# ΡΘΟΔΟΞΟΣ ΚΗΡΥΞ

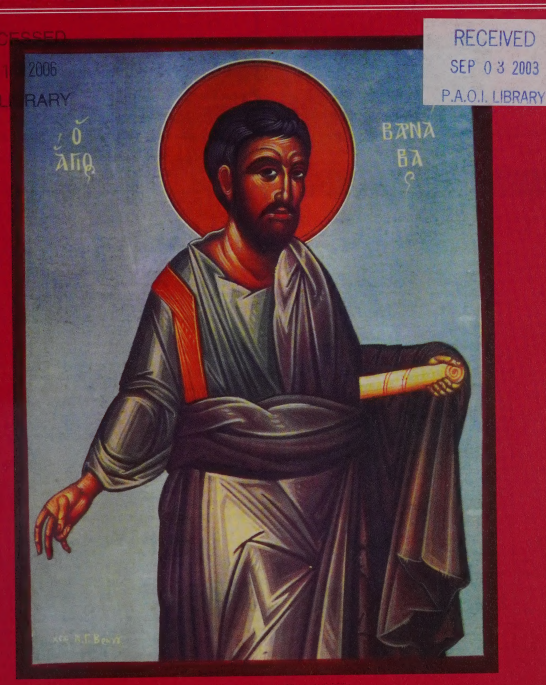
ΕΠΙΣΗΜΟΝ ΟΡΓΑΝΟΝ, ΙΕΡΑΣ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΗΣ ΘΥΑΤΕΙΡΩΝ ΚΑΙ ΜΕΓΑΛΗΣ ΒΡΕΤΑΝΙΑΣ

τος Ίδρύσεως 1964

Τρίτη Περίοδος

Μάϊος - Ἰούνιος 2003

Αριθμός Τεύχους 176 - 177



'Ο 'Απόστολος Βαρνάβας Ίδρυτής τῆς 'Αγιωτάτης 'Εκκλησίας τῆς Κύπρου



## ΟΡΘΟΔΟΞΟΣ ΚΗΡΥΞ

Έτος Ίδούσεως 1964
Τρίτη Περίοδος
'Αριθμός Τεύχους 176-177
Μάϊος - Ἰούνιος 2003
'Ετησία Συνδρομή £10

Διευθύνεται ἀπό Συντακτική Ἐπιτροπή

5 CRAVEN HILL, LONDON W2 3EN TEL: 020-7723 4787 FAX: 020-7224 9301



# ORTHODOX HERALD

OFFICIAL PUBLICATION OF THE ARCHDIOCESE OF THYATEIRA AND GREAT BRITAIN

5 CRAVEN HILL, LONDON W2 3EN TEL: 020-7723 4787 FAX: 020-7224 9301

First Published 1964

**Third Period** 

May - June 2003

No.:176-177

## **HEPIEXOMENA**

3 - 4 Σεβασμ. Άρχιεπισκόπου Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας κ.κ. Γρηγορίου Χαιρετισμοί, (α) Στή Β'Διεθνή Συνάντηση, μέ "Οἰκουμενικότητα καί Πολιτισμός στήν Έποχή τῆς Παγκοσμιοποίησης: Οἱ Δρόμοι τῆς Εἰρήνης" καί (β) Γιά τήν έπέτειο τῆς Τουρκικῆς εἰσβολῆς στήν Κύπρο τόν Ἰούλιο τοῦ 1974. Κοινοτικές κοινωνικές ἐκδηλώσεις, 5 - 12 Έρανική Χοροεοπορ. Άγ. Παντελεήμονος (a) Κοινότητος Άγ. Harrow καί Περιχώρων, (β) Έκδήλωση γιά τήν "Όλυμπιακή Παιδεία - Άθήνα στό Έλληνικό Κέντρο Λονδίνου, (γ) Έλληνική Όρθοδοξος Κοινότης Άγίου Μεγαλομάρτυρος Γεωργίου, (δ) Ἡ Ἡμέρα τῆς Κύπρου στήν Κοινότητα Άποστ. Βαρνάβα στό Wood Green, (ε) Γεῦμα γιά τούς ήλικιωμένους της Κοινότητος Άγίου Νεκταρίου, Battersea καί (στ) Κρητική βραδιά στήν Κοινότητα Τιμίου Σταυροῦ καί Άρχαγγέλου Μιχαήλ Βιβλιοπαρουσίαση: π. Ανδρέα 13 Μιχαηλίδη THE CREED. Χάρη Μεττῆ, "ΤΑ ΠΟΙΗΤΑΡΙΚΑ ΤΡΑΓΟΥΔΙΑ - ΠΗΓΕΣ ΚΥΠΡΙΑΚΗΣ 14 - 21 ΜΕΤΑΝΑΣΤΕΥΣΗΣ" 22 OLYMPIC GAMES - ATHENS 2004: The Schedule. 23 - 24 "The Marbles: a Case to Answer ...." 25 - 28 Dr. Maria Vaiou, "ABU'L ABBAS AL-MURSI: THE PATRON OF ALEXANDRIA" Χρονικό Σεβ. Άρχιεπισκόπου Θυατείρων & Μ. Βρετανίας κ.κ. Άρχιεπισκόπου 29 - 32 Γρηγορίου (Έλληνιστί καί Άγγλιστί).

Συναξάριον ἀποστόλου Βαρνάβα.

e Ο ἄγιος ἀπόστολος Βαρνάθας (ἑρμηνεύεται τοῦτο τό ὄνομα υἰός παρακλήσεως), ὅς καί Ἰωσῆς ἐν ταῖς τῶν 'Αποστόλων Πράξεσιν ἀναγέγραπται, είς τῶν έβδομήκοντα ύπάρχων, συνέκδημος χειροτονείται, ἐκ φυλῆς μέν Λευΐ ὁρμώμενος, κατά τήν Κύπρον δέ νῆσον γεννηθείς καί τραφείς. Οὖτος πρῶτον ἐν 'Ιερουσαλήμ, ἀκολούθως ἐν Κύπρω μετά Παύλου καί Μάρκου ἐκήρυξε τό εὐαγγέλιον τοῦ Χριστοῦ καί εἶτα ἐν 'Ρώμη καί 'Αλεξανδρεία. 'Ύστερον ἐπελθών ἐν Κύπρω ὑπό τε ἰουδαίων καί ἑλλήνων λίθοις κτείνεται καί πυρί παραδίδοται. "Ον Μᾶρκος ὁ ἀπόστολος καί εὐαγγελιστής συγκομίσας, έθετο έν σπηλαίω καί έκπλεύσας είς Έφεσον πρός Παῦλον, ἀνήγγελεν αὐτῷ τήν τελείωσιν Βαρνάβα ἔκλαυσε δέ αὐτόν Μᾶρκος ἐπί πολύ οὖτος λέγεται τεθάφθαι ἄμα τῷ ὑπ' αὐτοῦ γραφέντι κατά Ματθαῖον εὐαγγελίω, τό καί ἐς ὕστερον εὑρεθέντι μετά τοῦ ἀποστολικοῦ σώματος. "Όθεν καί προνόμιον ἔλαβον οἱ πιστοί, μή ὑποκεῖσθαί τινι τῶν ἄλλων ἐπισκόπων ταύτην τήν νῆσον, ἀλλ' ὑπό τοῦ ἰδίου ἐπισκόπου χειροτονεῖσθαι.

'Απολυτίκιον ἀποστόλου Βαρνάβα. 'Ήχος δ΄.

• Ως τοῦ Παύλου πέλων συνέκδημος, καί Χριστόν Κηρύξας τοῖς ἔθνεσι, τῶν ἀγγέλων ὁμοτιμος γέγονας, Βαρνάβα ἀπόστολε· διό δυσώπει τόν Κύριον, ταῖς ψυχαῖς ἡμῶν δοθῆναι, τό μέγα ἔλεος.

Έτερον. Ήχος α΄.

Τό μέγα κλέος τῆς Κύπρου, τῆς Οἰκουμένης τόν κήρυκα, τῶν ἀντιοχέων τόν πρῶτον, τῆς χριστωνύμου κλήσεως ἀρχιτέκτονα, τῆς Ῥώμης τόν κλεινόν εἰσηγητήν, καί θεῖον τῶν ἐθνῶν σαγηνευτήν, τό τῆς χάριτος δοχεῖον, τοῦ Παρακλήτου Πνεύματος τόν ἐπώνυμον, ἀπόστολον τόν μέγαν, τόν τοῦ θείου Παύλου συνέκδημον, τῶν ἑθδομήκοντα πρῶτον, τῶν δώδεκα ἰσοστάσιον πάντες συνελθόντες σεπτῶς οἱ πιστοί, τόν Βαρνάβαν ἄσμασι στέψωμεν, πρεσθεύει γάρ Κυρίω, ἐλεηθῆναι τάς ψυχάς ἡμῶν.

## ΧΑΙΡΕΤΙΣΜΟΙ

Σεβ. Άρχιεπισκόπου Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας

ΣΤΗΝ Β΄ ΔΙΕΘΝΗ ΣΥΝΑΝΤΗΣΗ, ΜΕ ΘΕΜΑ: "Οἰκουμενικότητα καί Πολιτισμός στήν Ἐποχή τῆς Παγκοσμιοποίησης: Οἱ Δρόμοι τῆς Εἰρήνης", ΠΟΥ ΠΡΑΓΜΑΤΟΠΟΙΗΘΗΚΕ ΣΤΟ ΣΥΝΕΔΡΙΑΚΟ ΚΕΝΤΡΟ ΤΗΣ ΙΕΡΑΣ ΜΟΝΗΣ ΚΥΚΚΟΥ ΣΤΗ ΛΕΥΚΩΣΙΑ, ΣΤΙΣ 2 ΕΩΣ 5 ΜΑΪΟΥ 2003.

"Μακαριώτατοι, Πανιερώτατε Πρόεδρε τοῦ Συνεδρίου, Μητροπολίτη Πάφου κ. Χρυσόστομε, Σεβασμιώτατε 'Επίσκοπε Κύκκου κ. Νικηφόρε, 'Ελλογιμότατοι καί 'Αγαπητοί Σύνεδροι, 'Αγαπητοί μου 'Αδελφοί καί 'Αδελφές ἐν Κυρίω.

ο ὅρος "Παγκοσμιοποίηση", ἐκλεκτοί ούνεδροι καί ἀγαπητοί ἀδελφοί, ἔχει λάβει στίς μέρες μας τέτοιες διαστάσεις ὥστε νά σκεφτόμαστε πολύ σοβαρά κατά πόσο θά πρέπει ἤ ὄχι νά τόν χρησιμοποιοῦμε ἤ νά τόν προφέρουμε δυνατά. Καί ὅμως ὀ Χριστιανισμός, στή βάση καί στήν ἀποστολή του δέν εἶναι παρά ἡ παγκοσμιότητα τοῦ κοσμοσωτηρίου μηνύματος καί τῆς ἐν γένει διδασκαλίας τοῦ νεκραναστηθέντος γιά τή σωτηρία τοῦ ἀνθρώπου Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, τοῦ ὁποίου τά "Αγια Πάθη καί τήν λαμπρηφόρο 'Ανάσταση ἑορτάσαμε αὐτές τίς μέρες.

"Όμως, τό μήνυμα αὐτό τοῦ Χριστοῦ ἑδράζεται πάνω στήν ἀγάπη, τή συναντίληψη, τήν ἰσότητα, τήν καλωσύνη, τήν ἀλληλεγγύη καί τήν προστασία καί καλλιέργεια τῆς ἐλευθερίας τοῦ ἀνθρώπου ὡς κατ' εἰκόνα καί όμοίωση δημιουργήματος τοῦ Δημιουργοῦ τῶν πάντων. Καί δυστυχῶς στίς μέρες μας οἱ βασικές καί ἀναπαλλοτριώτες αὐτές ἀρχές καί τά διδάγματα τοῦ Χριστιανισμοῦ ἔχουν παραμορφωθεῖ καί κατασπαταλᾶται ὁ ἄνθρωπος σέ πράξεις κι ἐνέργειες πού ἀμαυρώνουν καί καταστρέψουν καί νά καταρρακώσουν τήν ἱερή του προσωπικότητα.

Χαιρόμαστε, λοιπόν, ἰδιαίτερα, καί χαιρετίζουμε τή σημερινή αὐτή Σύναξη καί τούς πρωτεργάτες αὐτῆς, γιατί μέσα ἀπό τίς ὁμιλίες καί τίς συζητήσεις πού θά ἀκολουθήσουν θά ἐξέλθει, πιστεύω, τό συμπέρασμα ὅτι ὅλοι μας, κληρικοί καί λαϊκοί, ἀκαδημαϊκοί δάσκαλοι οí καí προβληματιζόμενοι πνευματικοί καί πολιτικοί ταγοί καί ὁ λαός στήν ὁλότητά του, ἔχουμε ὑπέρτατο χρέος νά συστρατευθοῦμε καί νά διατρανώσουμε μέ στεντώρεια φωνή τό μέγα καί κοσμοϊστορικό μήνυμα τοῦ Κυρίου : 'Αγαπᾶτε ἀλλήλους. Γιατί, μέσα ἀκριβῶς ἀπό τήν ἀμοιβαία ἀγάπη καί τόν άλληλοσεβασμό θά μπεῖ στήν πράξη καί θά ὁδηγήσει τήν ἀνθρωπότητα σέ λιμένας γαλήνης, εἰρήνης, εὐημερίας καί πνευματικῆς καί ἠθικῆς ἀνάτασης ἡ χριστιανική καί πανανθρώπινη παγκοσμιοποίηση, ἀποκαθαρμένη ἀπό τήν ἰσχύ τῆς ἀνεξέλεγκτης ύλικῆς ὑπεροχῆς καί τῆς οἴησης, τοῦ μίσους καί τῆς κατασπατάλευσης τῶν ὑγιῶν ἀξιῶν πού πρέπει νά στηρίζουν καί νά καθοδηγοῦν τόν ἄνθρωπο πρός τήν θέωσή του.

Σήμερα, περισσότερο ἀπό κάθε ἄλλη ἐποχή τῆς

ἀνθρώπινης 'Ιστορίας, οἱ λαοί τῆς Οἰκουμένης αἰσθάνονται καί βιώνουν τήν ἐνότητα τοῦ ἀνθρωπίνου Γένους, τό ὁποῖο, κατά τή χριστιανική ἀντίληψη, δημιουργήθηκε ἀπό τόν Θεό, ὅπως χαρακτηριστικά διεκήρυξε ὁ 'Απόστολος Παῦλος στήν περίφημη ὁμιλία του πρός τούς 'Αθηναίους, στόν 'Άρειο Πάγο '... ἐποίησέ τε ἐξ ἐνός αἵματος πᾶν ἔθνος ἀνθρώπων κατοικεῖν ἐπί πᾶν πρόσωπον τῆς γῆς, ὁρίσας προστεταγμένους καιρούς και τάς ὁροθεσίας αὐτῶν, ζητεῖν τόν Κύριον, εἰ ἄρα ψηλαφήσειαν αὐτόν και εὕροιεν, και γε οὐ μακράν ἀπό ἐνός ἑκάστου ἡμῶν ὑπάρχοντα. 'Εν αὐτῶ ζῶμεν και κινούμεθα και ἐσμέν, ὡς και τινες τῶν καθ' ὑμᾶς ποιητῶν εἰρήκασι τοῦ γάρ και γένος ἐσμέν."(Πράξεις 'Αποστόλων, κεφ. 17, 26-28).

Αὐτή ἡ θεϊκή, φυσική συγγένεια μᾶς ἐνώνει ὅλους. Γιαυτό καί οἱ πολιτισμοί ἀποτελοῦν καρπόν εὐγενῆ τῆς ἀνθρωπότητος ὁλόκληρης καί συνδέσυν τήν μεγάλη αὐτή οἰκογένεια κατά τρόπο θαυμαστό καί μυστικό καί ἐξωτερικό καί προάγουν τό ἀνθρώπινο πρόσωπο καί διακηρύσσουν τό κατ' Εἰκόνα τοῦ Θεοῦ πού ἔπλασε τόν ἄνθρωπο, νομοθετοῦν δέ καί φιλοσοφοῦν γιά τήν διαφύλαξη τῆς κληρονομίας αὐτῆς, ἀλλά καί τήν προβολή της καί τήν προσφορά καί τό δόσιμό της σ' ὅλα τά μήκη καί τά πλάτη τῆς ἀνθρωπότητος, "ἕως ἐσχάτου τῆς γῆς".

Καί ὅσο βαθύτερα καί καλύτερα ἀντιληφθεῖ ὁ σύγχρονος ἄνθρωπος αὐτή τήν ἐσωτερική ἑνότητα τοῦ ἀνθρωπίνου Γένους, τόσον εὐκολώτερα και ἐπιτυχέστερα θά ἐργαστεῖ γιά τήν ἐπίτευξή της καί θά ἀποβάλει ἀπό μέσα του τήν θεωρία καί τήν προκατάληψη σύγχρονων διανοούμενων, οί ὁποῖοι διακηρύσσουν ὅτι ὑπάρχει μόνον σύγκρουση πολιτισμών καί θρησκειών. Καί βέβαια ὑπάρχει καί θά ὑπάρχει, ἐνόσω ὁ ἄνθρωπος δέν σέβεται τόν συνάνθρωπόν του και δέν ἀναγνωρίζει ὅτι σέ κάθε έθνος καί σέ κάθε πολιτισμό καί σέ κάθε θρησκεία ύπάρχουν οπέρματα ἀλήθειας καί αὐτά ἀποτελοῦν μέσα, μέ τά ὁποῖα θά βοηθηθεῖ ἡ σύγχρονη 'Ανθρωπότητα νά ἐμβαθύνει στήν ὕπαρξή της καί στήν ἀνάγκη νά συμφιλιωθεῖ καί νά μοιραστεῖ καί νά μοιράσει τά ἀγαθά της μέ τούς ἄλλους ἀδελφούς της, "τούς μακράν καί τούς ἐγγύς".

Συνεπῶς, οὕτε τό τέλος τῆς Ἱστορίας εἶναι ἐγγύς, **ὅπως εἶπαν μερικοί, οὖτε συγκρούσεις τῶν** πολιτισμῶν και τῶν θρησκειῶν, ἀλλά ὑπάρχει παροξυσμός γιά τήν ἀνάπτυξη τοῦ πολιτισμοῦ καί τῆς ἱστορίας καί ἐπιθυμία νά γίνει δεκτή ἡ προσφορά τῶν ἐλασσόνων ἀδελφῶν μας καί ἡ παρουσία τους στό πρόσωπο τῆς ἀνθρωπίνης ἱστορίας. Γιαυτό καί τά συνέδρια αὐτῆς τῆς μορφῆς καί χρήσιμα εἶναι καί ἀναγκαῖα, καί βοηθοῦν τόν σύγχρονο ἄνθρωπο να έλευθερώνεται ἀπό τόν ἐγωϊσμό του καί νά δμιλεῖ μέ τούς άδελφούς του. Έτσι ὥστε νά ἀνανεώνεται καί νά ἀποκτᾶ αὐτοπεποίθηση ὅτι ἡ πολιτισμένη κοινωνία ἀγκαλιάζει ὅλη τήν Οἰκουμένη καί ὅχι μόνο, ἀλλά καί ἀγωνίζεται νά κάνει, νά δημιουργήσει ἕνα νέο κόσμο ἀνθρωπιᾶς, εἰρήνης, ἀσφαλείας, δικαιοσύνης, ἀλληλοσεβασμοῦ καί σχέσεως καί ένοποιήσεως καί μεταξύ τους καί μέ τόν Θεό, ὁ ὁποῖος στό πρόσωπο τοῦ Νεκραναστημένου Χριστοῦ ἔφερε τό φῶς καί τήν ἐλπίδα καί τήν `Ανάσταση.

Εὐχαριστῶ δέ γιά τήν τιμητική πρόσκληση νά παραστῶ καί νά προσφωνήσω τό Συνέδριο αὐτό. Συγχαίρω δέ καί πάλιν τούς ὀργανωτές καί τούς χορηγούς τοῦ Συνεδρίου αὐτοῦ καί μάλιστα τόν Σεβασμιώτατο καί σέ ὅλους μας λίαν ἀγαπητό Ἐπίσκοπο Κύκκου κ. Νικηφόρο, ὁ ὁποῖος δίνει πάντοτε τό "παρόν" του σέ ἐκδηλώσεις τόσο οπουδαῖες καί τόσο κοινωφελεῖς καί δημιουργικές. Εὕχομαι δέ ἀπό βάθους καρδίας πλήρη ἐπιτυχία στίς ἐργασίες τοῦ Συνεδρίου, ὑγεία καί δύναμη σέ ὅλους σας, ὥστε νά συνεχίσετε τό πολύτιμο αὐτό ἔργο σας ἐπ' ἀγαθῷ τοῦ ἀνθρώπου, τοῦ ὁποίου ἡ ὑπόσταση διατρέχει σήμερα ἕναν πραγματικά θανάσιμο κίνδυνο.

3-5-2003.

Άνεγνώσθη ἀπό τόν Καθηγητή κ. Χάρη Μεττῆ, Γραμματέα τῆς Άρχιεπισκοπῆς Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας, κατά τή διάρκεια τοῦ Συνεδρίου.

#### ΠΑ ΤΗΝ ΕΠΕΤΕΙΟ ΤΗΣ ΤΟΥΡΚΙΚΗΣ ΕΙΣΒΟΛΗΣ ΣΤΗΝ ΚΥΠΡΟ, ΤΟΝ ΙΟΥΛΙΟ ΤΟΥ 1974.

Πρός τούς εὐλαθεστάτους Ίερεῖς καί Διακόνους, τούς ἐντιμοτάτους Προέδρους καί τά μέλη τῶν Ἐπιτροπῶν τῶν Ἐκκλησιῶν, τῶν Βοηθητικῶν ᾿Αδελφοτήτων Κυριῶν & Δεσποινίδων, καί τῶν Σχολικῶν Ἐπιτροπῶν τῶν Κοινοτήτων τῆς Ἱερᾶς ᾿Αρχιεπισκοπῆς Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας, καί πρός ἄπαν τό Πλήρωμά της εἰς τό Ἡνωμένο Βασίλειο, τήν Ἰρλανδία καί τήν Μάλτα.

#### ΚΥΠΡΟΣ 1974 - 2003

Πέρασαν ήδη σχεδόν τριάντα χρόνια ἀπό τίς τραγικές ἐκεῖνες ἡμέρες τοῦ Ἰουλίου καί Αύγούστου 1974, ὅταν μέγα μέρος τῆς μαρτυρικῆς Κύπρου βρέθηκε κάτω ἀπό τήν τουρκική στρατιωτική κατοχή. Έκατοντάδες χιλιάδες λαοῦ τῆς Μεγαλονήσου μας, Έλληνες καί Τοῦρκοι, ξεσπιτώθηκαν βίαια καί ἀπάνθρωπα άναγκάστηκαν νά ζοῦν πρόσφυγες εἶτε στό ἴδιο τό νησί τους, εἴτε στήν μακρινή ξενιτειά. 'Αλλεπάλληλα ψηφίσματα τῶν 'Ηνωμένων 'Εθνῶν καί ἄλλων διεθνῶν 'Οργανισμῶν γιά τήν ἐπιστροφή τῶν προσφύγων καί τῶν ἀγνοουμένων στά σπίτια καί τίς περιουσίες τους καί τήν ἀποχώρηση τῶν κατοχικών στρατευμάτων καί των ἐπήλυδων παρέμειναν, δυστυχώς, γράμμα νεκρό ἀκριβώς ἐπειδή καί στό θέμα τῆς Κύπρου ἰσχύει τό δίκαιο τοῦ ἰσχυροῦ καί ὄχι οἱ διεθνεῖς ἀρχές τῆς δικαιοσύνης καί τῶν ἀνθρωπίνων δικαιωμάτων.

Σήμερα, μετά ἀπό τόσο μεγάλη καί τόσο ὀδυνηρή χρονική περίοδο, διαφαίνεται στόν ὀρίζοντα κάποιο φῶς ἐλπίδας καί ἰερῶν προσδοκιῶν γιά τόν λαό τῆς Κύπρου. Ἡ εἴσοδός της στήν οἰκογένεια τῆς Εὐρωπαϊκῆς Ένωσεως, ἀφ' ἐνός, καί ἀφ' ἐτέρου οἱ διεθνεῖς συγκυρίες εὐνοοῦν τήν ἐξεύρεση μιᾶς γρήγορης, δίκαιης, ἀντικειμενικῆς καί θιώσιμης λύσης τοῦ χρονίσαντος αὐτοῦ προθλήματος. Ἡ δέ ἐλπίδα αὐτή, ἡ ὁποία ἑδράζεται πιά πάνω σέ πιό στέρεες θάσεις, ἀπαιτεῖ ἀπό ὅλους μας, τούς Ἄρχοντες καί τόν λαό τῆς Κύπρου καί τῆς

Έλλάδος, σώφρονες χειρισμούς καί ἀποφασιστικότητα, ὥστε τό τελικό ἀποτέλεσμα νά μήν εἶναι ἄλλο ἀπό τήν πλήρη καί διεθνῶς διασφαλισμένη ένοποίηση τῆς Μεγαλονήσου.

Γιατί μόνο ἔτσι θά δυνηθεῖ ὁ λαός της στήν ὁλότητά του νά γαληνέψει, νά αὐτοσυγκεντρωθεῖ καί νά ἐξασφαλίσει τήν εἰρήνη, τήν καταλλαγή, τόν ἀλληλοσεβασμό καί τήν γνήσια καί ἀπρόσκοπτη συνεργασία, μέ στόχο πάντοτε τήν εὐημερία καί τήν πρόοδο σέ ὅλους τούς τομεῖς τῆς ἀνθρώπινης δραστηριότητος.

'Η εἴσοδος τῆς Κύπρου στήν Εὐρωπαϊκή Ένωση ὑπῆρξεν ἀσφαλῶς μιά πολύ μεγάλη ἐπιτυχία τῆς πολιτικῆς ἡγεσίας τῆς 'Ελλάδος καί τῆς Κύπρου. 'Επαφίεται, λοιπόν, σ' ἐμᾶς ν' ἀξιοποιήσουμε πλήρως τήν ἐπιτυχία αὐτή καί ν' ἀποδείξουμε ὅτι ὄντως ἀξίζουμε τήν τιμή πού μᾶς γίνεται νά παρακαθήμεθα ὡς ἴσοι μεταξύ ἀριθμητικά καί οἰκονομικά γιγάντων ἑταίρων.

Όμως καί τήν δωδέκατη αὐτή ὥρα δέν πρέπει νά ἐφησυχάζουμε καί νά θεωροῦμε ὡς δεδομένη τήν δικαίωση τριάντα τώρα χρόνων ἀγώνων γιά τήν ένοποίηση τῆς Κύπρου. Γι' αὐτό καί ὀφείλουμε νά διατρανώνουμε συνεχῶς καί ἀδιαλείπτως τήν ἀπαίτησή μας γιά ἐπιστροφή τῶν προσφύγων καί τῶν ἀγνοουμένων στά σπίτια τους καί τῶν ἐπήλυδων καί τοῦ στρατοῦ κατοχῆς στήν πατρίδα τους, ἐπειδή χωρίς τήν πραγματοποίηση καί τῶν δύο αὐτῶν δικαίων καί ἀντικειμενικά ὀρθῶν απαιτήσεων, τό Κυπριακό πρόβλημα θά διαιωνίζεται καί ὁ λαός τῆς Κύπρου θά παραμένει διαιρεμένος καί καταδικασμένος νά γεύεται καθημερινά τό πικρό ποτήρι τῆς προσφυγιᾶς καί τῆς κατοχῆς τῶν περιουσιών του ἀπό ξένους καί ἀνεπιθύμητους εἰσβολεῖς.

Συμβουλεύουμε, λοιπόν, πατρικά ὅπως κι ἐφέτος συμμετάσχετε σύσσωμοι στίς ὀργανούμενες πού πραγματοποιοῦνται κάθε χρόνο, τέτοιες μέρες, ἀπό τήν 'Ομογένεια φιλειρηνικές ἐκδηλώσεις καί μάλιστα στήν "Πορεία-Διαδήλωση γιά τήν Κύπρο" πού ὀργανώνει ἡ 'Εθνική Κυπριακή 'Ομοσπονδία Μεγάλης Βρετανίας, τήν Κυριακή, 13 'Ιουλίου 2003, στό Trafalgar Square τοῦ Λονδίνου, στίς 3 μ.μ.

Στή συγκέντρωση αὐτή θά ὁμιλήσει ὁ Κυβερνητικός Ἐκπρόσωπος τῆς Κύπρου κ. Κύπρος Χρυσοστομίδης, ὁ ὁποῖος ἔρχεται ἐδῶ εἰδικά γιά τόν σκοπό αὐτό.

Σέ ὅλους ἐπίσης τούς Ἱερούς μας Ναούς θά τελεστοῦν Πάνδημα Ἱερά μνημόσυνα γιά τούς πεσόντες, τήν Κυριακή πρωῖ, 13 Ἰουλίου 2003, καί στά Ἑλληνικά μας Σχολεῖα οἱ δάσκαλοι, οἱ ἱερεῖς καί οἱ γονεῖς θά ἐξηγήσουν στά παιδιά τή σημασία πού ἔχουν γιά τήν Κύπρο οἱ ἑτήσιες φιλειρηνικές αὐτές ἐκδηλώσεις.

Εἶναι περιττό νά ὑπενθυμίσουμε τή δύναμη τῆς προσευχῆς καί τῆς ἐλπίδος στό Θεό, ὥστε νά συντομευθεῖ ἡ δοκιμασία τοῦ Λαοῦ τῆς Μεγαλονήσου. Γιαυτό νά προσεύχεστε καθημερινά καί ἐκτενῶς γιά τό Νησί τῶν 'Αγίων γιά νά τερματισθοῦν οἱ σύγχρονες περιπέτειές του.

Εὐχόμενοι δέ σέ ὅλους σας ὑγεία καί τήν ἐπιστασία τοῦ Ἡγίου Θεοῦ στά ἔργα σας, διατελοῦμε μετ' εὐχῶν θερμῶν καί τῆς ἐν Κυρίω ἀγάπης.

Λονδίνο, Ἰούλιος 2003.

## ΚΟΙΝΟΤΙΚΕΣ ΚΟΙΝΩΝΙΚΕΣ ΕΚΔΗΛΩΣΕΙΣ

#### ΕΡΑΝΙΚΉ ΧΟΡΟΕΣΠΕΡΙΔΑ ΚΟΙΝΟΤΉΤΟΣ ΑΓ. ΠΑΝΤΕΛΕΗΜΟΝΟΣ HARROW ΚΑΙ ΠΕΡΙΧΩΡΩΝ

. Αγαπητοί μας Συνεργάτες στόν 'Αμπελῶνα τοῦ Κυρίου,

Είναι μέ ὶδιαίτερη χαρά πού ἀπευθύνουμε τόν Χαιρετισμό αὐτό γιά τήν ἀποψινή κοινωνική ἐκδήλωση τῆς Κοινότητός μας τοῦ 'Αγίου Παντελεήμονος Ηαποω καί Περιχώρων. Καί τοῦτο γιατί ὁ σκοπός καί οἱ ἐπιδιώξεις τῆς ἐκδηλώσεως αὐτῆς εἶναι ἡ ἐπίσημη ἔναρξη πανομογενειακοῦ ἐράνου γιά τήν ἀνέγερση 'Ιεροῦ Ναοῦ μετά τῶν Βοηθητικῶν του χώρων γιά τίς θρησκευτικές, τίς ἐκπαιδευτικές, τίς κοινωνικές καί γενικότερα τίς πολλαπλές κοινοτικές ἀνάγκες τοῦ εὐσεθοῦς μας λαοῦ πού ζεῖ καί προοδεύει στήν εὐρύτατη αὐτή περιοχή τοῦ Μείζονος Λονδίνου.

Γνωρίζουμε, βέβαια, ὅλοι μας ὅτι τό ἔργο αὐτό είναι τεράστιο, καί συνεπώς θά ἀπαιτηθοῦν καί χρόνος καί χρημα καί κόποι πολλοί ἀπό ὅλους μας ίδιαίτερα δέ ἀπό τήν Ἐρανική Ἐπιτροπή τῆς Κοινότητος προκειμένου vά καταστεῖ πραγματικότης τό μεγαλεπήθολο αὐτό, ἀλλά καί τόσο ἱερό ἔργο. Νά σημειωθεῖ δέ ἐδῶ ὅτι, ὅταν δλοκληρωθεῖ ή ἀνέγερση προγραμματισθέντος Ναοῦ, τότε θά εἶναι ἡ τρίτη φορά στήν ἱστορία τοῦ ᾿Αποδήμου Ἑλληνισμοῦ, πού κατά καιρούς έζησε στή μεγαλούπολη αὐτή τῆς 'Αγγλίας, πού ἀνεγείρεται ἐκ βάθρων 'Ελληνικός 'Ορθόδοξος Ναός: 'Η πρώτη φορά ἔγινε τό 1677 μέ τήν ανέγερση στήν περιοχή τοῦ Σόχο τοῦ Κεντρικοῦ Λονδίνου τοῦ Ἱεροῦ Ναοῦ τῆς Παναγίας ἡ δεύτερη, διακόσια χρόνια ἀκριβῶς ἀργότερα, τό 1877, μέ τήν ἀνέγερση τοῦ μεγαλοπρεποῦς Ναοῦ τῆς 'Αγίας Σοφίας στήν περιοχή τοῦ Bayswater καί τώρα, σύν Θεῶ, ὁ Ναός τοῦ Αγίου Παντελεήμονος στήν περιοχή Harrow.

Προσευχόμαστε, λοιπόν, στόν "Αγιο Θεό, αλλά καί ἀπευθυνόμαστε στή γενναιοδωρία καί τά φιλόθεα καί φιλογενή αἰσθήματα ὅλων τῶν 'Ομογενῶν, ὤστε τό σχέδιο καί ἡ ἐπιδίωξη αὐτή νά ύλοποιηθοῦν καί νά ξορτάσουμε ὅλοι μας τήν ἀνέγερση τοῦ νέου αὐτοῦ Ἑλληνικοῦ Ὀρθόδοξου Ναοῦ. Εἴμαστε βέβαιοι ὅτι οἱ Ἱερεῖς τῆς Κοινότητος, Οἰκονόμος π. 'Αναστάσιος Σαλαπάτας, ὁ Πρεσβύτερος π. Γεώργιος Χρηστίδης, ὁ Πρόεδρος τῆς Ἐκκλησιαστικῆς Ἐπιτροπῆς κ. Γιαννάκης Γιάννα, ή Πρόεδρος τῆς Βοηθητικῆς 'Αδελφότητος Κυριῶν καί Δεσποινίδων κ. Εὔα Χρήστου, ὁ Πρόεδρος τῆς Σχολικῆς Ἐφορείας κ. Σωτήρης Πεφάνης καί ὁ πρωταγωνιστής αὐτῆς τῆς ἱερῆς προσπαθείας κ. Παντελής Δημοσθένους και όλοι οί Συνεργάτες τους, θά ἐργαστοῦν συντονισμένα καί μέ ἀφοσίωση κι ἐνθουσιασμό, ὥστε τό ὅλο ἔργο νά δλοκληρωθεῖ τό συντομότερο δυνατό.

Γιά νά ἐπιτύχει, ὅμως, τό ἔργο αὐτό, χρειάζονται πάρα πολλά χρήματα. Καί γι' αὐτό ἡ Ἐρανική

Έπιτροπή τῆς Κοινότητος, ἀλλά καί ἡ ᾿Αρχιεπισκοπή κάνουμε ἔκκληση σε ὅλους σας νά ἔλθετε ἀρωγοί στήν ἱερή αὐτή προσπάθεια, εἴτε παραδίδοντες τίς εἰσφορές σας, ἀντί ἀποδείξεων, στά Μέλη τῆς Ἐρανικῆς Ἐπιτροπῆς, εἴτε καταθέτοντάς τες ἀπ᾽ εὐθείας στήν LAIKI BANK, 23 FITZROY STREET, LONDON WIP 6BA, sorting code 30-11-77, ἐπ᾽ ὀνομάτι τοῦ λογαριασροῦ 17-4787-10, St. Panteleimon Greek Orthodox Community, Registered Charity No. 1029145.

Μέ τήν πεποίθηση ὅτι θά ἀνταποκριθεῖτε θετικά στήν ἔκκλησή μας αὐτή, σᾶς εὐχαριστοῦμε ἐκ τῶν προτέρων. Εὐχόμενοι δέ ἀπόλυτη ἐπιτυχία στίς ἱερές αὐτές προσπάθειες τῆς Ἐρανικῆς Ἐπιτροπῆς, ἀλλά καί ταχεῖαν ἀποπεράτωση τοῦ ἀναλαμβανομένου αὐτοῦ μεγαλεπηβόλου στόχου, μέ τή βοήθεια τοῦ ἙΑγίου Θεοῦ καί τοῦ προστάτη τῆς Κοινότητός σας ἙΑγίου Παντελεήμονος, διατελοῦμε μετ' εὐχῶν θερμῶν καί τῆς ἐν Κυρίω ἀγάπης.

Λονδίνο, 30 Μαΐου 2003.

to Junciour Kal M.B. profépos

### ΈΚΔΗΛΩΣΗ ΓΙΑ ΤΗΝ "ΟΛΥΜΠΙΑΚΗ ΠΑΙΔΕΙΑ-ΑΘΗΝΑ 2004" ΣΤΟ ΕΛΛΗΝΙΚΟ ΚΈΝΤΡΟ ΛΟΝΔΙΝΟΥ

Τό Σάββατο, 7 Ίουνίου 2003, οτούς χώρους τοῦ Έλληνικοῦ Κέντρου στό Κεντρικό Λονδῖνο, πραγματοποιήθηκε συνέδριο πού ἦταν ἀφιερωμένο στήν "'Ολυμπιακή Παιδεία - 'Αθήνα 2004", μέ ὀργανωτή τόν ΕΦΕΠΕ.

Τό συνέδριο, μέ ενα πλούσιο πρόγραμμα καί μεγάλη συμμετοχή παιδιῶν ἀπό 80 παροικιακά σχολεῖα, γονέων, κοινοτικῶν παραγόντων καί φίλων τῆς ἐλληνικῆς Παροικίας, ἔδωσε τήν εὐκαιρία σέ περισσότερα ἀπό 150 παιδιά νά ἐκδηλώσουν, μέ πηγαῖα αἰσθήματα χαρᾶς καί ἐνθουσιασμοῦ, τήν ἀγάπη τους πρός τήν ἑλληνική παιδία καί νά ἐνημερωθοῦν γιά τή μεγάλη προσπάθεια πού καταβάλλεται στήν Ἑλλάδα καί τήν Κύπρο τόν καιρό αὐτό ὡς πρός τήν προετοιμασία τῆς χώρας γιά



'Ο Γενικός Πρόξενος τῆς 'Ελλάδος, 'Αλέξιος Χατζημιχάλης, ἀπευθύνει χαιρετισμό στό Συνέδριο, τό όποῖο τίμησε μέ τήν ένεργό παρουσία του ό Σεθασμιώτατος 'Αρχιεπίσκοπος κ. Γρηγόριος

τούς ἐπικείμενους 'Ολυμπιακούς 'Αγῶνες, πού θά γίνουν στήν 'Αθήνα τό 2004.

Στό συνέδριο ήρθαν ἀπό τήν Ἑλλάδα καί μίλησαν ὁ Προϊστάμενος Διεύθυνσης Ἐκπαίδευσης καί Κατάρτισης τῆς 'Οργανωτικῆς 'Επιτροπῆς ' Αθήνα 2004", κ. Κωνσταντῖνος Πολίτης καί ὁ Διευθυντής τοῦ Γραφείου 'Ολυμπιακῆς Παιδείας τοῦ 'Υπουργείου Παιδείας τῆς 'Ελλάδος, κ. ' Αλέξανδρος Μακρῆς.

#### ΟΙ ΑΡΩΓΟΙ

Τό Συνέδριο ὑποστήριξαν, ὡς ἀρωγοί του, ἡ Ἐθνική Τράπεζα τῆς Ἑλλάδος, ἡ Alpha Bank, ἡ Τράπεζα Κύπρου, ἡ Λαϊκή Τράπεζα, ἡ Τράπεζα Έργασίας, τό Ἱδρυμα "Α.Γ. Λεθέντης", ἡ ἑταιρεία "Ἰωάννου καί Παρασκευαΐδη", ἡ ἑταιρεία Κatsouris Brothers - CYPRESSA, τό Λύκειο Ἑλληνίδων Λονδίνου καί τό St. Paul's Press.

#### то программа

Τό πρόγραμμα, πλούσιο σέ συμμετοχές καί έκδηλώσεις, είχε χωριστεί σέ δύο φάσεις. Η Α΄ φάση, τό πρωΐ, ἀφοροῦσε κυρίως τά παιδιά πού προσηλθαν στό Ελληνικό Κέντρο μέ τή συνοδεία τῶν δασκάλων τους καί τά ὁποῖα ἄκουσαν ἀπό τούς έξ Έλλάδος άρμοδίους γιά τά ὅσα γίνονται αὐτόν τόν καιρό σέ ὅλα τά σχολεῖα τῆς Ἑλλάδος (ἀνάλογα γίνονται ή θά γίνουν καί στήν Κύπρο), γιά νά μάθουν ἐπί τῶν προγραμμάτων τῶν ἐθελοντῶν, πού θά βοηθοῦν παντοιοτρόπως στήν καλύτερη ἐκτέλεση/διεξαγωγή τῶν ᾿Αγώνων. ᾿Ακόμη, ἄκουσαν γιά τούς καθηγητές Φυσικής 'Αγωγής πού ἐπισκέπτονται τά σχολεῖα τῆς ἐπικράτειας καί ένημερώνουν μέ διαλέξεις καί προβολές video, γιά τά ἔργα πού γίνονται ἤ γιά τά προγράμματα καλλιτεχνικών καί πολιτιστικών ἐκδηλώσεων πού θά πραγματοποιηθοῦν στά πλαίσια καί παράλληλα μέ τούς κυρίως 'Αγῶνες.

"Όλα αὐτά - κατέληξαν οἱ ἐξ Ἑλλάδος ἁρμόδιοι - ἀποσκοποῦν ν' ἀναδείξουν τήν Ἑλλάδα ὡς χώρα πού πρωτοπορεῖ καί θέλει νά δώσει μιά ἄλλη μορφή στούς 'Ολυμπιακούς 'Αγῶνες, ἀπομακρύνοντάς τους ἀπό τήν ἐμπορευματικότητα καί τόν σκληρό ἀνταγωνισμό, ὅπου τούς ἔχουν ὁδηγήσει τελευταίως χῶρες πού διεξήγαγαν τούς 'Αγῶνες.

Τό Β΄ μέρος τοῦ προγράμματος τοῦ Συνεδρίου, πού πραγματοποιήθηκε τίς ἀπογευματινές ὧρες, παρακολούθησαν διπλωματικοί ἐκπρόσωποι Ἑλλάδος καί Κύπρου, Πρόεδροι Κοινοτήτων καί Σωματείων, Γονεῖς, παιδιά καί φίλοι τῆς παροικιακῆς ἐκπαίδευσης. "Ολοι εἶχαν τήν εὐκαιρία νά θαυμάσουν ζωγραφικά ἔργα πού κατασκεύασαν οἱ μαθητές στά πλαίσια τῆς συμμετοχῆς τους στό συνέδριο τίς πρωϊνές ὧρες καί ἐπίσης νά δοῦν video καί ν' ἀκούσουν γιά ὅσα γίνονται στήν Ἑλλάδα ἐν σχέσει μέ τούς 'Ολυμπιακούς.

#### ΤΟ ΛΥΚΕΙΟ ΕΛΛΗΝΙΔΩΝ

'Ιδιαίτερα εὐχάριστη νότα ἔδωσαν στό Συνέδριο τά μέλη τοῦ χορευτικοῦ συγκροτήματος τοῦ Λυκείου 'Ελληνίδων Λονδίνου, πού χόρεψαν 'παραδοσιακούς έλληνικούς χορούς καί πού χειροκροτήθηκαν θερμά.

'Ιάκωβος Γιακουματος.

 $\mathbf{M}^{\acute{\epsilon}}$  τήν εὐκαιρία τοῦ Συνεδρίου, ὁ Σεβασμιώτατος ᾿Αρχιεπίσκοπος ἀπηύθυνε δύο σύντομους χαιρετισμούς, τόν ἕνα γιά τά παιδιά, καί τόν ἄλλο τό ἀπόγευμα τοῦ Σαββάτου, οἱ ὁποῖοι ἔχουν ὡς ἑξῆς :

"'Αγαπητά μου παιδιά, μαθητές καί μαθήτριες τῶν 'Ελληνικῶν καί Κατηχητικῶν Σχολείων τῆς 'Ομογένειας, καί ἀξιότιμοι διευθυντές καί διδάσκαλοι τῶν Σχολείων μας αὐτῶν.

Σᾶς καλωσορίζω σήμερα ἐδῶ, ὅπου θά ἔχουμε τήν ὡραία καί μοναδική εὐκαιρία νά δοῦμε, νά ἀκούσουμε καί νά χαιρετίσουμε τούς ἐκπροσώπους τῆς Μεγάλης μας Πατρίδος, τῆς Ἑλλάδας, οἱ ὁποῖοι ἦρθαν στό Λονδῖνο μέ ἕναν καί μοναδικό σκοπό: Νά μᾶς ἐξηγήσουν τήν πολύ μεγάλη σημασία πού ἔχουν οἱ ᾿Ολυμπιακοί ᾿Αγῶνες. Καί, ὅπως ἀσφαλῶς θά γνωρίζετε, οἱ ᾿Αγῶνες αὐτοί πρωτοάρχισαν στήν Ἑλλάδα ἀχτακόσια σχεδόν χρόνια πρίν τήν Γέννηση τοῦ Χριστοῦ, εἶχαν δέ διακοπεῖ γιά ἀρκετούς αἰῶνες, καί συγκεκριμένα τό 393 μ.Χ. ἐπί Αὐτοκράτορος τοῦ Βυζαντίου Θεοδοσίου τοῦ Α΄, ξανάρχισαν δέ, καί πάλιν στήν Ἑλλάδα, τό 1896.

Τόν Αὔγουστο τοῦ 2004 οἱ Ὁλυμπιακοί ᾿Αγῶνες θά ξαναγίνουν στήν Ἑλλάδα, ἡ ὁποία προετοιμάζεται πυρετωδῶς ὧστε οἱ ᾿Αγῶνες αὐτοί νά ἔχουν πλήρη ἐπιτυχία. Γιά νά γίνει ὅμως αὐτό, ἀπαιτοῦνται πολλά ἔξοδα, πολλοί κόποι καί πολλοί ἄνθρωποι πού θά ἀναλάβουν διάφορα καθήκοντα στή διάρκεια τῶν ᾿Αγώνων.

Ή Πατρίδα μας, λοιπόν, ζητᾶ ἀπό ὅλους τούς ελληνες σέ ὅλο τόν κόσμο νά συμμετάσχουν ἐνεργά στούς 'Αγῶνες αὐτούς. Ζητοῦνται δέ ἐθελοντές, οἱ ὁποῖοι θά ἔχουν τή μοναδική εὐκαιρία ὅχι μόνο νά βρίσκονται στήν 'Ελλάδα καί νά ἐργαστοῦν γιά τήν ἑπιτυχία τῶν 'Αγώνων, ἀλλά κυρίως νά γνωρίσουν ἀπό κοντά τό μεγάλο μήνυμα πού βγαίνει ἀπό τούς 'Αγῶνες.

Περισσότερα ὅμως θά ἀκούσετε ἀπό τούς ἐπισήμους ἐπισκέπτες μας, τούς ὁποίους καλωσορίζω ἀπό μέρους τῷς 'Ομογένειας καί τούς εὐχαριστῶ ἀπό βάθους καρδίας γιατί τόσο πρόθυμα δέχτηκαν νά ἔρθουν σήμερα ἐδῶ καί νά μᾶς παρουσιάσουν τό πρόγραμμα τῶν 'Αγώνων καί νά μᾶς ἐξηγήσουν αὐτά πού ἀκριβῶς ἀναμένει ἡ Πατρίδα μας ἀπό ἐμᾶς.

Καί εἶμαι βέβαιος ὅτι ὅλοι σας θά θελήσετε νά ἀνταποκριθεῖτε στήν τιμητική πρόσκληση τῆς Πατρίδος μας καί θά δηλώσετε ἐνεργό συμμετοχή ὡς ἐθελοντές στή διάρκεια τῶν ᾿Αγώνων, οἱ ὁποῖοι πιστεύω ὅτι θά στεφθοῦν ἀπό ἀπόλυτη ἐπιτυχία."

Είναι ἰδιαίτερη ή χαρά μου πού καλωσορίζω σήμερα ἐδῶ τούς ἐκπροσώπους τῆς Μεγάλης μας Πατρίδος, οἱ ὁποῖοι ἦρθαν στό Λονδῖνο γιά νά μᾶς ἐπισκεφθοῦν καί νά μελετήσουμε μαζί τρόπους συμμετοχῆς τῆς 'Ομογένειας 'Ηνωμένου Βασιλείου στίς προετοιμασίες καί στήν προβολή τῶν 'Ολυμπιακῶν 'Αγώνων πού γίνονται τό 1004 στή χώρα μας, ὅπου εἶχαν γεννηθεῖ.

Ο Ένιαῖος Φορέας Έλληνικῆς Παροικιακῆς Έκπαίδευσης Μ. Βρετανίας, τοῦ ὁποίου ἔχω τήν τιμή νά προεδρεύω, ἀλλά καί ἡ Ἱερά ᾿Αρχιεπισκοπή Θυατείρων καί Μεγάλης Βρετανίας, τῆς ὁποίας προΐσταμαι ώς έκπρόσωπος τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου, ὅπως ἐπίσης καί ἡ Ὁμογένεια στήν δλότητά της, συμμετέχουμε καί συμπαριστάμεθα στίς εύγενεῖς προσπάθειες πού καταβάλλει ή Έλλάδα ὥστε οἱ ᾿Αγῶνες αὐτοί ν᾽ ἀποτελέσουν δρόσημο στήν μέχρι τοῦδε ἱστορική τους πορεία.

Χαιρετίζουμε ὅμως καί τούς γονεῖς καί τούς άλλους παρισταμένους στήν ἀποψινή συγκέντρωση καί τούς καλοῦμε ὅλους ὅπως ἐνθαρρύνουν τά παιδιά καί τή νεολαία μας νά δηλώσουν ἐνεργό παρουσία ὡς ἐθελοντές κατά τή διάρκεια τῆς διεξαγωγής τῶν 'Αγώνων τόν Αὖγουστο τοῦ 2004. Μέ τόν τρόπο δέ αὐτό ὁ Οἰκουμενικός Ἑλληνισμός **ὅπου γῆς, θά πιστοποιήσει καί θά διατρανώσει μέ** τήν ἐνεργό παρουσία του τήν οἰκουμενικότητα καί τήν διαχρονικότητα τοῦ πνεύματος καί τοῦ μηνύματος τῶν 'Ολυμπιακῶν 'Αγώνων.

Καλωσορίζουμε, λοιπόν, τούς ἐκπροσώπους τῆς Μητρός Πατρίδος καί τούς εὐχαριστοῦμε ἀπό βάθους καρδίας γιά τήν προθυμία τους νά αναλάβουν τό ταξίδι αὐτό καί νά μᾶς ἐξηγήσουν διά ζώσης τό πρόγραμμα καί τό ὅραμα τῶν 'Ολυμπιακῶν 'Αγώνων, ἀλλά καί τό εἶδος καί με γεθος τῆς συνδρομῆς πού ἀναμένει ἡ Πατρίδα μας ἀπό τα Απόδημα παιδιά της.

Προσευχόμαστε δέ στόν "Αγιο Θεό νά σκέπει καί νά ἐνδυναμώνει ὅλους, ὅσοι θά συμβάλουν θετικά καί ἀποτελεσματικά στήν ἐπιτυχημένη διεξαγωγή τῶν 'Ολυμπιακῶν 'Αγώνων τοῦ 2004. Προπάντων μάλιστα νά προστατεύει τή Μεγάλη μας Πατρίδα Έλλάδα, τούς ἡγέτες καί τόν ἔνδοξο λαό της.

## ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΟΡΘΟΔΟΞΟΣ ΚΟΙΝΟΤΗΣ ΑΓΙΟΥ ΜΕΓΑΛΟΜΑΡΤΥΡΟΣ ΓΕΩΡΓΙΟΥ

"Σήμερα μέρα, τ' "Αη-Γιωργιού, Σήμερ' άλλάζ' ὁ χρόνος'

ταν ή φύση γίνεται συνεταῖρος μέ τόν ἄνθρωπο πού φροντίζει νά βρεῖ τήν ἐκπλήρωση τῶν ὀνείρων του καί τήν αἴσια ἔκβαση στούς προγραμματισμούς του, αἰσθανόμαστε πώς τό

σύμπαν γιορτάζει μαζί μας σέ μιά άρμονική σύνθεση χαρᾶς καί προσευχῆς.

"Ολες οἱ ἐπίσημες προβλέψεις γιά τίς καιρικές συνθηκες κατά τό Σαββατοκύριακο τῆς 3ης καί 4ης Μαΐου μιλοῦσαν γιά συννεφιά καί βροχές στήν περιοχή τοῦ Λονδίνου. 'Ανησυχίες λοιπόν

στήν Κοινότητα γιά τό ποῦ καί πῶς φιλοξενούσαμε τούς προσκυνητές ύπολογισμοί μας τούς ἀνέβαζαν σέ πολλές έκατοντάδες. Νά όμως πού όλα έξελίχθηκαν αἰσίως.

Όμορφη, λοιπόν, καί ἡλιόλουστη ἀνέτειλε ἡ Κυριακή τῆς 4ης Μαΐου 2003 σ' αὐτό τόν εὐλογημένο ἀπό τήν φύση τόπο. Όταν δέ τυγχάνει νά διαλέγεις τήν διαδρομή σου πρός τήν ἐκκλησία τοῦ 'Αγίου Γεωργίου μέσα ἀπό τό καταπράσινο RICHMOND PARK μέ τά ἐλάφια, τά πρόβατα, τά πτηνά, σέ μιά πλούσια καί ὄμορφη φυσική πρωϊνή ζωντάνια καί ἀκολουθώντας μιά διαδρομή παράλληλη μέ τό χωματένιο ἀλογόδρομο, αἰσθάνεσαι μιά ψυχική εὐεξία νά βλέπεις τίς "ἀλογοπατησιές" πού χάραξε ὁ "Καβαλλάρης" ἤ ὁ "Πεταλωτής", ὅπως τόν λένε στό χωριό Γιαννιτσά τῆς Μεσσηνίας ὅπου, κοντά στόν ναό του, φαίνονται ἴχνη ἀπό πέταλα.

Μέ αὐτά τά αἰσθήματα γιορτάσαμε κι ἐφέτος τόν Πολιούχο καί Προστάτη μας "Αγιο Γεώργιο τόν Μεγαλομάρτυρα. ή παρουσία τῶν Διπλωματικῶν ἐκπροσώπων τῆς Ἑλλάδος καί τῆς Κύπρου, τῶν 'Ακολούθων τοῦ 'Ελληνικοῦ Στρατοῦ καί τοῦ Ναυτικοῦ μέ τή συνοδεία τους, ἐν στολῆ, ὅπως καί ἡ ἐπίσημη παρουσία τοῦ Δημάρχου τῆς πόλεως καί ἐκπροσώπων τῆς 'Αγγλικανικής 'Εκκλησίας, ἔκαμαν πράξη τήν σκέψη καί τό νόημα γιά τό πῶς γιορτάζουμε τόν Αγιο Προστάτη τῆς Ἑλληνικῆς Γῆς, μά πού ἡ Τιμή Του καί ἡ Δόξα Του καλύπτουν "σύμπαντα τῆς γῆς τά πέρατα", ὅπως ἑρμηνεύει ὁ

Τήν θείαν λειτουργίαν ἐτέλεσε ὁ Σεβασμιώτατος 'Αρχιεπίσκοπός μας κ.κ. Γρηγόριος, συμπαραστατούμενος ἀπό τόν ἱερατικῶς προϊστάμενο τῆς Κοινότητας ᾿Αρχιμ. Αἰμιλιανό καί τούς συνοδεύοντας τόν Σεβασμιώτατο ἱερεῖς, Αρχιμ. Θεοφάνη καί Πρωτοπρ. Σωτήριο καί τόν προσφάτως χειροτονηθέντα τῆς Κοινότητος Σταῦρο Σολωμοῦ.

Πρός τούς ἐπισήμους προσκεκλημένους προσεφέρθη γεύμα, στήν αίθουσα δεξιώσεων, πού έτοίμασαν οί κυρίες τῆς Βοηθητικῆς 'Αδελφότητας, οί δέ προσκυνητές ἀπόλαυσαν ἕνα εὐχάριστο έορταστικό ἀπόγευμα στούς χώρους γύρω ἀπό τήν Έκκλησία συμπληρωμένο μέ τήν παρουσίαση παραδοσιακών χορών ἀπό τό μεικτό χορευτικό συγκρότημα τοῦ Ελληνικοῦ Σχολείου καί μελῶν τῆς Κοινότητος.

Τό τέλος τῶν ἑορταστικῶν ἐκδηλώσεων ἐπεσφράγισε ἡ

κλήρωση Kolvotikoŭ Λαχείου μέ πολλά καί πλούσια δῶρα, τά ἔσοδα τοῦ ὁποίου διετέθησαν γιά τό 'Ερανικό Ταμεῖο Οἰκοδομῆς, ὅπως καί ὄλα τά ἄλλα έσοδα ἀπό τήν πανήγυρη.



Στιγμιότυπο κατά τή διάρκεια τοῦ κηρύγματος ἀπό τόν Σεθασμιώτατο. Διακρίνονται στήν ἀριστερά πτέρυγα 'Ο Αγγλικανός ispēas Jin Baies της Tenchījaiaς Ali Sains, δ Δήμαρχος τοῦ Kingston Don Jordan, ἡ σύζυγος τοῦ Δημάρχου Ann Jordan, και ἡ και Chris De Vial καί στήν πίσω σειρά ό 'Αγγλικανός ispēas Ray de Vial της Tenchījaiaς St. Paul's καί ιστάμενος ὁ 'Αεροπορικός 'Ακόλουθος της 'Ελληνικής Προεθείας Πλοίαρχος Ν. Χριστόδουλος Στήν δεξά πτέρυγα μπροστά από τά δεξιά - ὁ Γενικός Πρόξενος της 'Ελλάδος κ. Πλάτων - 'Αλέξιος Χατζημιχάλης, ὁ Ναυπλιακός 'Ακόλουθος τῆς 'Ελληνικῆς Πρεοθείας Πλοίαρχος 'Ανέστης Μαργέτης, ή και Μαργέτη και ή και Νίνα Παυλίδη

Σάββας Καραγιάννης

## Η ΗΜΕΡΑ ΤΗΣ ΚΥΠΡΟΥ ΣΤΗΝ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑ ΑΠΟΣΤΟΛΟΥ BAPNABA ΣΤΟ WOOD GREEN

#### Μνήμη Άποστόλου Βαρνάβα - Ήμέρα Κύπρου

Μύρνα Κλεόπα: "Ό Ἑλληνισμός τῆς Κύπρου ὀφείλει τήν ἐπιβίωσή του στήν Ἐκκλησία".

Τήν Κυριακή (8-6-2003), Μνήμη τῶν 'Αγίων Πατέρων τῶν συναποτελεσάντων τήν Πρώτη Οἰκουμενική Σύνοδο στή Νίκαια τῆς Βιθυνία τό ἔτος 325 μ.Χ., ἡ κοινότητα 'Αποστόλου Βαρνάβα γιόρτασε μέ πάνδημη συμμετοχή τήν ΗΜΕΡΑ ΚΥΠΡΟΥ. Τῆς 'Αρχιερατικῆς Θ. Λειτουργίας προέστηκε ὁ Θεοφιλέστατος 'Επίσκοπος Τροπαίου κ. 'Αθανάσιος ἐπειδή ὁ Σεβασμιώτατος παρέστηκε ἀνάγκη νά μεταβεῖ καί νά εὐλογήσει τή σχετικά νεόδμητη κοινότητα τῶν 'Αγίων Πατέρων στό Shrewsbury. Τόν πανηγυρικό λόγο τῆς ἡμέρας ἐξεφώνησε ἡ ἐξοχωτάτη 'Υπάτη 'Αρμοστής τῆς Κύπρου κα. Μύρνα Κλεόπα. Τήν 'Ελληνική Πρεοβεία ἐκπροσώπησε ὁ Πλοίαρχος κ. Κυριάκος Κυριακίδης, 'Ακόλουθος 'Αμυνας.

Τούς ἐορτασμούς τίμησαν ἐπίσης μέ τήν παρουσία τους οί Βρετανοί Βουλευτές ύφυπουργός Barbara Roche, Andrew Dissmore, Rudi Vis καί Andy Love, καί ἐπίσης ἡ Δήμαρχος Haringey Cllr Erline Prescott. Στούς έορτασμούς προσηλθαν ἐπίσης ὁ ἐπιθεωρητής τῆς 'Αστυνομίας Eric Monk, δημοτικοί ούμβουλοι, ἀρχηγοί τῶν παραρτημάτων τῶν ἐδῶ κυπριακών κομμάτων, πρόεδροι κοινοτήτων, όργανώσεων καί αντιπρόσωποι τῶν μέσων μαζικῆς ένημέρωσης καί πλήθος πιστών. Τό Σύνδεσμο τών Έλληνορθοδόξων Κοινοτήτων αντιπροσώπευσαν οί κοι. Σάββας Καραγιάννης, 'Αντώνης Γερολέμου καί Γεώργιος Γεωργίου. ή Κοινότητα δεξιώθηκε όλους τούς προσκεκλημένους στούς δικούς της χώρους. Τό φαγητό έτοίμασε καί πρόσφερε, ὅπως συμβαίνει έδῶ καί πολλά χρόνια, ἡ οἰκογένεια τῶν κου. καί κας. Έρμη Κυπριανού.

Στήν όμιλία της ή 'Υπάτη 'Αρμοστής τῆς Κύπρου Μύρνα Κλεόπα, ἀφοῦ χαρακτήρισε ὡς ἐμπνευσμένη τήν ἀπόφαση τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς νά τιμᾶται μαζί μέ τή γιορτή τοῦ 'Αποστόλου Βαρνάβα καί ἡ ἡμέρα τῆς

Κύπρου, εἶπε ὅτι ἡ Ἐκκλησία καθοδήγησε καί στήριξε τό νησί μας σέ δύσκολους καιρούς καί ὅτι μιά σειρά ἱερωμένων μέ αὐταπάρνηση ὑπῆρξαν λαμπροί καθοδηγητές τοῦ λαοῦ μας καί ἀποδείχθηκαν εὐεργέτες τῆς παιδείας καί δάσκαλοι τοῦ γένους.

Ή κυρία Κλεόπα ἀναφέρθηκε στά 8,000 χρόνια ἱστορίας τῆς Κύπρου κάνοντας ἰδιαίτερη μνεία στήν ἑλληνική καί χριστιανική φυσιογνωμία της, τονίζοντας τά ἑξῆς:

"'Ακρογωνιαῖος ὅμως λίθος τῆς παράδοσής μας, ὡς λαοῦ, ὑπῆρξε ἡ ὀρθόδοξη χριστιανική πίστη. Δέν εἶναι ὑπερβολή νά λεχθεῖ ὅτι εἶναι στήν 'Εκκλησία πού ὀφείλει ὁ 'Ελληνισμός τῆς Κύπρου τήν ἐπιβίωσή του γιατί σέ δύσκολους καιρούς, τόν κράτησε κάτω ἀπό τήν σκέπη της, τόν παρηγόρησε καί τόν ἐμψύχωσε, τόν προστάτευσε στή διάρκεια τῶν ἀραβικῶν ἐπιδρομῶν καί στή διάρκεια τῆς Φραγκοκρατίας.

Στά χρόνια τῆς Τουρκοκρατίας ἀνάμεσα σέ διωγμούς, μαρτύρια καί κακουχίες ἦταν ἡ Ἐκκλησία πού κράτησε ἄσβεστη τήν πίστη καί διαφύλαξε τήν ἐθνική συνείδηση, ἐμπεδώνοντας τήν προσδοκία γιά ἐθνική ἀπολύτρωση, καί εἶναι καί πάλι ἡ ἴδια ἡ Ἐκκλησία πού πρόσφερε στόν Χριστιανισμό χορεία 'Αγίων, γι' αὐτό καί πολύ εὕστοχα χαρακτηρίστηκε ἡ Κύπρος μας ὡς ἡ "ἡ Νῆσος τῶν 'Αγίων".

Τά στοιχεῖα τῆς ἐθνικοθρησκευτικῆς μας παράδοσης ἀποτελοῦν τόν πυρῆνα πού κράτησε ζωντανό τόν 'Ελληνισμό στό μαρτυρικό μας νησί ἀλλά καί ἔξω ἀπό αὐτό καί ὅπου ἀποδήμησε, δημιουργῶντας κέντρα διασπορᾶς, ὅπως καί σέ αὐτό στό ὁποῖο ζοῦμε σήμερα. Εἶναι τά ἴδια συστατικά πού κρατοῦν καί τόν ἐδῶ ἑλληνισμό, καί πού πρέπει νά διαφυλάξουμε ὡς κόρη ὀφθαλμοῦ, ἄν ἐπιθυμοῦμε νά παραμείνουμε ὡς ὀντότητα σέ τοῦτο τόν χῶρο καί νά διαδραματίσουμε τόν ἐποικοδομητικό ρόλο μας ὡς μία προέκταση τοῦ εὐρύτερου 'Ελληνισμοῦ".

Στή συνέχεια ή κυρία Κλεόπα ἀναφέρθηκε στήν παρούσα φάση τοῦ Κυπριακοῦ καί στηλίτευσε τήν ἀλύγιστη τουρκική στάσηπού ὁδήγησε σέ ναυάγιο ὅλες τίς προσπάθειες τῶν Ἡνωμένων Ἐθνῶν γιά λύση. ἀναφέρθηκε στήν ἐπιδίωξη τῆς τουρκικῆς πλευρᾶς γιά δημιουργία "συνθηκῶν καλῆς





γειτονίας" καθώς καί στίς προκλητικές ἐνέργειες στά Στροβίλια, μέ τίς ὁποῖες οἱ Τοῦρκοι ἐπιδιώκουν νά δημιουργήσουν νέα τετελεσμένα. Τόνισε τή σημασία τῆς ἔνταξης τῆς Κύπρου στήν Εὐρωπαϊκή Ένωση, λέγοντας ὅτι τό γεγονός αὐτό θά ἀποθεῖ πρός ὄφελος καί προκοπή ὁλόκληρης τῆς Κύπρου. Τέλος, ἡ κυρία Κλεόπα ἐπαίνεσε τήν Παροικία γιά τούς ἀγῶνες της γιά τήν ἐλευθερία τῆς Κύπρου.

Μετά τήν ὁμιλία στήν ἐκκλησία ἀκολούθησε γεῦμα στήν αἴθουσα ἐκδηλώσεων τῆς κοινότητας, στό ὁποῖο παρέστη καί ἡ ὑφυπουργός Barbara Roche, ἡ ὁποία σέ σύντομο χαιρετισμό της τόνισε ὅτι ἡ διεθνής κοινότητα δέν πρέπει νά ξεχάσει τήν Κύπρο σ' αὐτή τήν κρίσιμη περίοδο καί ὅτι ὁ λαός τῆς Κύπρου δέν χρειάζεται στρατό κατοχῆς γιά νά ζήσει ἀρμονικά μαζί, σεθόμενοι 'Ελληνοκύπριοι καί Τουρκοκύπριοι, ὁ ἕνας τήν ἰδιαιτερότητα τοῦ ἄλλου.

οή

w.

h

30

Τά στοιχεῖα τῆς ἐθνικοθρησκευτικῆς μας παράδοσης ἀποτελοῦν τόν πυρῆνα πού κράτησε ζωντανό τόν ἑλληνισμό στό μαρτυρικό μας νησίἀλλά καί ἔξω ἀπό αὐτό καί ὅπου ἀποδήμησε, δημιουργῶντας κέντρα διασπορᾶς, ὅπως καί σέ αὐτό στό ὁποῖο ζοῦμε σήμερα. Εἶναι τά ἴδια συστατικά πού κρατοῦν καί τόν ἐδῶ ἑλληνισμό, καί πού πρέπει νά διαφυλάξουμε ὡς κόρη ὀφθαλμοῦ, ἄν ἐπιθυμοῦμε νά παραμείνουμε ὡς ὀντότητα σέ τοῦτο τόν χῶρο καί νά διαδραματίσουμε τόν ἐποικοδομητικό ρόλο μας ὡς μιά προέκταση τοῦ εὐρύτερου Ἑλληνισμοῦ.

Στή συνέχεια ή κυρία Κλεόπα ἀναφέρθηκε στήν παρούσα φάση τοῦ Κυπριακοῦ καί στηλίτευσε τήν ἀλύγιστη τουρκική στάση πού ὁδήγησε σέ ναυάγιο ὅλες τίς προσπάθειες τῶν Ἡνωμένων Ἐθνῶν γιά λύση. ἀναφέρθηκε στήν ἐπιδίωξη τῆς τουρκικῆς πλευρᾶς γιά δημιουργία "συνθηκῶν καλῆς γειτονίας" καθώς καί στίς προκλητικές ἐνέργειες στά Στροβίλια, μέ τίς ὁποῖες οἱ Τοῦρκοι ἐπιδιώκουν νά δημιουργήσουν νέα τετελεσμένα. Τόνισε τή σημασία τῆς ἔνταξης τῆς Κύπρου στήν Εὐρωπαϊκή Ένωση, λέγοντας ὅτι τό γεγονός αὐτό θά ἀποθεῖ πρός ὄφελος καί προκοπή ὀλόκληρης τῆς Κύπρου. Τέλος, ἡ κυρία Κλεόπα ἐπαίνεσε τήν Παροικία γιά τούς ἀγῶνες της γιά τήν ἐλευθερία τῆς Κύπρου.

Μετά τήν όμιλία στήν ἐκκλησία ἀκολούθησε γεῦμα στήν αἴθουσα ἐκδηλώσεων τῆς κοινότητας, στό ὁποῖο παρέστη καί ἡ ὑφυπουργός Barbara Roche, ἡ ὁποία σε σύντομο χαιρετισμό της τόνισε ὅτι ἡ διεθνής κοινότητα δέν πρέπειι νά ξεχάσει τήν



Κύπρο σ' αὐτή τήν κρίσιμη περίοδο καί ὅτι ὁ λαός τῆς Κύπρου δέν χρειάζεται στρατό κατοχῆς γιά νά ζήσει ἀρμονικά μαζί, σεθόμενοι Ἑλληνοκύπριοι καί Τουρκοκύπριοι, ὁ ἕνας τήν ἰδαιτερότητα τοῦ ἄλλου.

Σύντομους χαιρετισμούς ἔκαναν ὁ βουλευτής Andrew Dismore, ἡ Δήμαρχος Prescott, ὁ ἀντωνάκης Γερολέμου (ἀντιπρόεδρος τῶν Ἑλληνορθοδόξων Κοινοτήτων) καί ὁ Λούκας Τσαγγαρίδης (ἐκ μέρους τῆς Κοινότητας ἀλποστόλου Βαρνάβα).

Τόν συντονισμό τῆς ἐκδήλωσης εἶχε ὁ δικηγόρος Μάριος Μηναΐδης, στέλεχος τῶν Ἑλληνορθοδόξων Κοινοτήτων. 'Ο κ. Μηναΐδης, σέ όμιλία του ἐπικεντρώθηκε στό Κυπριακό λέγοντας ὅτι ἡ Κύπρος έξακολουθεῖ γιά 29 χρόνια νά βρίσκεται ὑπό τήν κατοχή τῶν τουρκικῶν δυνάμεων καί τό παράνομο καθεστώς Ντενκτάς νά συνεχίζει τήν άδιαλλαξία. Ἡ ἔνταξη τῆς Κύπρου ὡς πλήρους μέλους τῆς Εὐρωπαϊκῆς Ένωσης τό 2004, εἶπε ὁ κ. Μηναΐδης, ἐλπίζουμε νά ἀποβεῖ καταλύτης γιά λύση καί τοῦ Κυπριακοῦ. Γιάνά γίνει, ὅμως, αὐτό, εἶπε, εἶναι ἀνάγκη νά ὑπάρξει ἀλλαγή πολιτικῆς ἀπό μέρους τῆς "Αγκυρας καί ἰδίως ἀπό τούς στρατιωτικούς τῆς Τουρκίας, οἱ ὁποῖοι ἀσκοῦν καί τήν πραγματική έξουσία στή χώρα. "Αν ὁ πόλεμος στό Ίράκ ήταν δικαιολογημένος μέ βάση τήν απελευθέρωση τοῦ Ἰρακινοῦ λαοῦ από ἕναν τύραννο, τότε είναι καιρός οἱ ΗΠΑ καί ἡ Βρετανία νά κάνουν τά ἀναγκαῖα βήματα γιά νά ἀπελευθερώσουν καί τό λαό τῆς Κύπρου Ε/κ καί Τ/κ, ἀπό τίς τουρκικές κατοχικές δυνάμεις. Έχουν ώριμάσει οί συνθηκες για πράξεις, ὄχι λόγια. Τέλος, ὁ κ. Μηναΐδης κάλεσε τούς Βρετανούς κοινοβουλευτικούς νά ἀνανεώσουν τίς προσπάθειές τους καί νά συμβάλουν στήν ἐπίτευξη δίκαιης, λειτουργικής καί διαρκούς λύσης στό Κυπριακό.

Πρέπει, ὑπογράμμισε, νά ἀσκηθεῖ ἡ μεγαλύτερη δυνατή πίεση στήν Τουρκία, ὥστε νά ἀντιληφθεῖ ὅτι ἡ συνέχιση τῆς κατοχῆς τῆς Κύπρου δέν εἶναι οὕτε πρός τό συμφέρον της οὕτε ἐξυπηρετεῖ τούς ὁραματισμούς τῆς Ἅγκυρας γιά νά καταστεῖ πλῆρες μέλος τῆς Εὐρωπαϊκῆς Ένωσης.

Γεῦμα γιά τούς ἡλικιωμένους τῆς Κοινότητος Ἁγίου Νεκταρίου, Battersea Ὁμιλία ἀπό τόν κ. Ἁνδρέα Χατζηγεωργίου

Καλοί ἄνθρωποι καί καλοί Χριστιανοί.

Είμαι βέβαιος ὅτι ὅλοι ἔχουμε γνωρίσει ἐἀνθρώπους πού ἔχουν τήν πεποίθηση ὅτι εἶναι καλοί, δέν ἔχουν κάμει κανένα κακό, δέν σκότωσαν καί δέν ἔβλαψαν κανένα. Πολλοί, μάλιστα, προβάλλουν τόν ἑαυτό τους πρός μίμηση λέγοντες: "Μακάρι νά ἦσαν ὅλοι σάν ἐμέ!" Ἡ προβάλλονται ἀπό ἄλλους, γονεῖς, τέκνα, συζύγους, ἀδελφούς, φίλους, κτλ., ὅτι εἶναι καλοί, ἄγιοι. Δηλαδή, καί οἱ μέν καί οἱ δέ (οἱ προβάλλοντες καί οἱ προβαλλόμενοι) διατυμπανίζουν: "Εμεῖς κάμνομεν πάντοτε τό καλόν, εἴμεθα ἐντάξει μέ τή συνείδησή μας, τί κι ἄν δέν ἐκκλησιαζόμαστε, δέν ἐξομολογούμαστε, δέν κοινωνοῦμε, δέν παραδεχόμαστε τόν Χριστόν καί τόν κλῆρον Του; Ἐμεῖς ἔχουμε τή θρησκεία μέσα μας, στήν ψυχή μας. Ἦλλωστε για μᾶς θρησκεία

εἶναι νά κάνουμε τό καλό, ὅλα τά ἄλλα εἶναι ὑπερθολές τῶν παπάδων, καί ὅλων αὐτῶν πού ἔχουν συμφέρον νά φοθίζουν τόν κόσμο, νά τόν ἐκμεταλλεύονται μέ τά λεγόμενα Μυστήρια, κλπ. Δηλαδή, γι' αὐτούς τούς ἀνθρώπους ὁ Χριστιανισμός εἶναι ἄχρηστος καί δέν παίζει κανένα ρόλο στή ζωή τους. Ἐκτός ἀπό τό γεγονός ὅτι βαπτίσθηκαν ὅταν ἦσαν μικροί, ἄν, φυσικά, βαπτίσθηκαν στά μετέπειτα χρόνια, δέν εἶχαν καμμιά σχέση μέ τήν Ἐκκλησία.

'Από τό ἄλλο μέρος εἶναι οἱ πραγματικοί Χριστιανοί, οἱ ἀναγεννημένοι καί ἐξαγιασμένοι ἄνθρωποι, πού μέ τή ζωή τους σκορποῦν τήν χαρά, τήν ἐλπίδα καί τήν ἀγάπη πού ἔχουν ἐλευθερωθεῖ ἀπό πολλά πάθη καί ἐλαττώματα καί πού παρ' ὅλα αὐτά, οἱ ἴδιοι θλέπουν ἀτέλειες καί ἔχουν ἔντονη συναίσθηση τῆς ἁμαρτωλότητάς τους.

Έπειδή ὑπάρχει κάποια ἄγνοια καί σύγχυση πάνω σ' αὐτό τό θέμα, θά προσπαθήσω νά τό ἀναλύσω ἐν συντομία, γιά νά ἔχουμε τήν ὀρθή γνώμη γιά τούς συνανθρώπους μας. Ύπάρχουν, λοιπόν, "καλοί ἄνθρωποι" χωρίς Χριστό; Καί σέ τί εἶναι ἀνώτεροι οἱ πραγματικοί Χριστιανοί;

'Εδῶ πρέπει νά ἐξετάσουμε δύο πράγματα. Πρῶτον, κατά πόσον καί μέχρι ποίου βαθμοῦ εἶναι πράγματι "καλοί ἄνθρωποι" καί, δεύτερον, κατά πόσον ἡ ζωή τους ὑπῆρξε πράγματι ἄσχετη μέ τό Εὐαγγέλιο.

Στήν ἐκτίμηση αὐτή γίνονται μερικά λάθη καί ἑπομένως τό συμπέρασμα συνήθως εἶναι ἐσφαλμένο.

Πρῶτον σφάλμα, ὅτι ἡ σύγκριση γίνεται μεταξύ τοῦ καλυτέρου ἀπό τήν παράταξη τῶν ἀνθρώπων χωρίς Θεό μέ τόν χειρότερο "Χριστιανό", ὁ ὁποῖος κατά συνέπεια δέν ἐκπροσωπεῖ τό Εὐαγγέλιο κα τήν Έκκλησία. Δεχόμεθα, δηλαδή, τήν περίπτωση ὅτι πράγματι ἕνα πρόσωπο ἔχει πολλά θετικά στοιχεῖα στή ζωή του καί πράγματι ἐκπροσωπεῖ μία ἀπό τίς καλύτερες περιπτώσεις τῶν "καλῶν ἀνθρώπων", χωρίς Θεό. ᾿Από κεῖ καί πέρα, ὅμως, ὑπάρχει μιά στρατιά ἀπατεώνων, διεφθαρμένων, κακοποιῶν, τεμπέληδων, ἐκμεταλλευτῶν κλπ. "Ολοι αὐτοί ἀνήκουν στήν παράταξη χωρίς Θεόν. Καί συγκρίνουμε αὐτόν τόν σχετικά καλόν μέ τόν τελευταῖον τῆς ἄλλης ὁμάδας, ὁ ὁποῖος κακῶς ἐντάσσεται στήν ἐκκλησία, διότι εἶναι ἀσυνεπής.

Δεύτερον σφάλμα, ὅτι προβάλλεται ἕνα φωτεινό καί θετικό σημεῖο τοῦ χαρακτήρα του καί τῆς συμπεριφορᾶς του, ἐνῶ ἀποσιωποῦνται πολλά ἄλλα σκοτεινά πράγματα τῆς ζωῆς του.

Εἶναι καλός, λέει, διότι προσφέρει σέ ἔργα ἀγάπης, διότι εἶναι εὐγενικός, διότι δέν ἐνοχλεῖ κανένα, διότι εἶναι κοινωνικός, κλπ. Αὐτός ὅμως ὁ δῆθεν καλός, στή δουλειά του μπορεῖ νά εἶναι ἕνας κλέφτης καί ἀπατεώνας. Καί ἐνῶ προσφέρει πέντε, κλέθει ἑκατό. Στό σπίτι του μπορεῖ νά εἶναι ἕνας ἀδιάφορος, παράλογος καί βάναυσος πατέρας καί σύζυγος. Στήν ἠθική ζωή μπορεῖ νά εἶναι ἕνας διεφθαρμένος. Στήν κοινωνική ζωή ἡ εὐγένειά του εἶναι ὑποκριτική. ᾿Αλλοίμονο δέ σ᾽ ἐκεῖνον πού θά θίξει τό συμφέρον καί τόν ἐγωϊσμό του. Ὁ πρώην γλυκομίλητος θά γίνει θηρίο.

Αὐτός, λοιπόν, εἶναι ὁ "καλός ἄνθρωπος" χωρίς Χριστό; 'Ο καλός στό ἕνα καί κακός στά δέκα σημεῖα, τά ὁποῖα κρύβονται σκόπιμα ἤ ἀπό ἄγνοια;

'Αλλ' ἐάν πράγματι εἶναι καλός μέχρις ἑνός σημείου, ποῦ ὀφείλεται αὐτή ἡ καλωσύνη;

- α) Ἐνδέχεται νά ἔχει μιά προδιάθεση εὐνοϊκή γιά τό καλό. Μέ λίγη λοιπόν προσπάθεια μπορεῖ νά προαγάγει αὐτήν τήν ἔμφυτη καλωσύνη σέ συνειδητή καλή συμπεριφορά. ᾿Αλλ᾽ ἐάν αὐτός ὁ ἄνθρωπος ἐγνώριζε τόν Χριστό, μέ τόσες καλές προϋποθέσεις θά γινόταν ἕνας ἄγιος, ἐνῶ τώρα εἶναι ἕνας σχετικά καλός ἄνθρωπος.
- 6) Μπορεῖ στή ζωή του νά μήν ἀντιμετώπισε δύσκολες συνθῆκες, συγκλονιστικά γεγονότα, ἀρνητικές καταστάσεις πού νά ἐπέδρασαν ἐπιζήμια στή διαμόρφωση τοῦ χαρακτήρα του. Δέν ἔχει λοιπόν πληγωθεῖ. ᾿Αλλά θά ἀντέξει ὅταν παρουσιασθοῦν οἱ πειρασμοί καί οἱ δυσκολίες τῆς ζωῆς:
- γ) Μπορεῖ νά εἶχε θετική βοήθεια. Νά μεγάλωσε σ' ἕνα περιβάλλον ὁμαλό, μέ τάξη καί πειθαρχία, νά ἔλαβε μιά ἀγωγή/μόρφωση ὀρθή. Καί ποῦ ξέρουμε, ἄν δέν εἶχε μιά εὐσεβῆ μητέρα, πού νά ἔρριξε στήν ψυχή του τό σπόρο τόν καλό, τήν ἀγάπη πρός τόν ἄνθρωπο, τόν σεβασμό πρός τόν Θεό, πού ἐν τῷ μεταξύ ξέχασε; Αὐτός λοιπόν ὁ "καλός ἄνθρωπος", δῆθεν χωρίς Χριστό, μπορεῖ νά εἶναι ἕνας "κρυπτοχριστιανός", χωρίς καί ὁ ἴδιος νά τό ξεύρει.

Ό χωρίς Θεό ἄνθρωπος πιστεύει ὅτι μόνος του, χωρίς τήν χάρη τοῦ Θεοῦ, μπορεῖ νά ὁλοκληρωθεῖ, νά οἰκοδομήσει πολιτισμό, νά γράψει ἱστορία. Ὅμως, οὐσιαστικά καλλιεργεῖ τόν ἐγωϊσμό καί λατρεύει τόν ἑαυτό του. ᾿Αλλ᾽ αὐτή ἡ ἔλλειψη κοινωνίας μέ τόν Θεό τόν ἀπομακρύνει καί ἀπό τήν κοινωνία ἀγάπης πρός τόν ἄνθρωπο, καί τόν ὁδηγεῖ στή μοναξιά καί ἀπό ἐκεῖ στή μελαγχολία.

Μέ τήν καθαρά ἀνθρώπινη νοοτροπία θέλει νά ξεχάσει τή θεία καταγωγή του καί τό θεῖο προορισμό, φυλακίζεται έτσι στό φθαρτό, στό μάταιο, στό πρόσκαιρο. Νομίζει πώς είναι αὐτόνομος καί αὐτάρκης. Ἐπαναλαμβάνει ἔτσι τήν ἁμαρτία τοῦ 'Αδάμ, δηλαδή τήν αὐτοδικαίωση καί τήν αὐτοθέωσή του. Πιστεύει στόν έαυτό του, στήν ήθική του, στή μόρφωσή του, στήν πεῖρα του, στήν εὐφυῖα του καί έμποδίζει έτσι τή χάρη τοῦ Θεοῦ νά ἐνεργήσει ἐπάνω του. Στηρίζεται μόνο στίς εὔθραυστες, διφορούμενες άνθρώπινες δυνάμεις καί δέν φθάνει έτσι ποτέ στό πλήρωμα τῆς ζωῆς. Ἡ ἀθεῖα τελικά ὁδηγεῖ στό μηδενισμό, κι ἀπό ἐκεῖ στήν αὐτοκαταστροφή. Τά σημεία αὐτῆς τῆς διαλύσεως τά ζοῦμε σήμερα : ἄγχος, μοναξιά, ναρκωτικά, βία, ἀναρχία, ἀνεύθυνες σαρκικές σχέσεις, σατανισμός, κλπ.

Ας δοῦμε τώρα καί μερικά γνωρίσματα τοῦ πραγματικοῦ Χριστιανοῦ :

α) Διαθέτει εἰλικρίνεια. ἀναζητεῖ ἐνδόμυχα τήν ἀλήθεια καί ὅπου τή συναντήσει, θά τήν ἀσπασθεῖ. Καί ἐπειδή τό Εὐαγγέλιο εἰναι ἡ μοναδική ἀλήθεια, ἀφοσιώνεται ὁλόψυχα σ' αὐτήν. Εἰναι ἀκόμη εἰλικρινής μέ τούς ἀνθρώπους, στίς σχέσεις καί τίς δοσοληψίες μαζί τους γι' αὐτό καί ἀποσπᾶ τήν ἐκτίμηση καί τήν ἐμπιστοσύνη τους. Εἰναι εἰλικρινής καί μέ τόν ἑαυτό του. Δέν αὐταπατᾶται στίς

ἐπιδιώξεις του, στίς ἱκανότητές του, στίς διαθέσεις του. Καί τά λάθη του οὖτε τά ἀγνοεῖ, οὖτε τά συγχωρεῖ. Έχει ἐπίγνωση τῶν ἀδυναμιῶν του καί τῶν δυνατοτήτων του, καί γι' αὐτό εἶναι κοντά στήν πραγματικότητα ὅταν ἀναλαμθάνει κάτι.

- (β) 'Ο Χριστιανός καλλιεργεῖ τήν ταπείνωση. Γιά δσα καλά παρουσιάζει δέν καυχᾶται, οὖτε τά ἰδιοποιεῖται. Τά θεωρεῖ δῶρα τοῦ Θεοῦ καί τόν εὐχαριστεῖ γι' αὐτό. Μέ τούς ἄλλους ἀνθρώπους ἀποφεύγει τίς συγκρούσεις, διότι ἔχει περιορίσει πολύ τόν ἐγωϊσμό του. Γι' αὐτό πολλοί τόν ἐκτιμοῦν, τόν συμπαθοῦν καί ἐπιδιώκουν τή συνεργασία μαζί του. 'Αλλά καί ὁ Θεός τόν προστατεύει, διότι "ταπεινοῖς δίδωσι χάριν" ('Ιακώβου δ, 6).
- (γ) Έχει ἀγάπη πρός ὅλους τούς ἀνθρώπους, χωρίς διακρίσεις. Εἶναι ἀπηλλαγμένος ἀπό ἀδιαφορία, ἀπό φθόνο, ἀπό ἐγωκεντρισμό, ἀπό ἀπονιά, πού νεκρώνουν τά αἰσθήματα εὐσπλαχνίας. Ἡ χαρά του τρέφεται μέ τή χαρά τῶν ἄλλων καί ἡ σκέψη του πετᾶ στίς ἀνάγκες τῶν ἄλλων καί στή δυνατότητα θεραπείας των.
- (δ) Τό σπουδαιότερο ὅμως εἶναι ὅτι ἔχει ἐπικοινωνία καί συνεργασία μέ τόν Θεό. Οἱ φτωχικές του δυνάμεις συμμαχοῦν μέ τήν εὐσπλαχνία καί τήν παντοδυναμία τοῦ Θεοῦ. "Ολα τά θέματα τά βλέπει μέ τό πρῖομα τῆς αἰωνιότητας. "Ολους τούς ἀνθρώπους τούς βλέπει ὡς παιδιά τοῦ Θεοῦ καί ἑπομένως ὡς ἀδελφούς του, καί αὐτό τόν γεμίζει μέ χαρά. "Όλα τά κρίνει μέ θάση τό νόμο τοῦ Θεοῦ, πού εἶναι δίκαιος καί ἀναλλοίωτος. Δέν αἰσθάνεται ποτέ μοναξιά καί πλήξη, γιατί ζεῖ τήν παρουσία τοῦ Θεοῦ καί μιλᾶ μαζί του, ζεῖ τή μεσιτεία τῶν 'Αγίων, τήν προστασία τῶν 'Αγγέλων, τό ὅραμα τοῦ Παραδείσου.

Ή πίστη, ἡ ἐλπίδα, ἡ ἀγάπη τοῦ δίνουν φτερά καί ὑπερπηδὰ τίς δυσκολίες, τά ἀτυχήματα, καί αὐτόν ἀκόμη τόν θάνατο. Προπάντων, ὅμως, ἡ καρδιά του ἐξαγιάζεται καί ἀναγεννᾶται μέ τή μετάνοια καί τή χάρη τοῦ Θεοῦ. Μέ τά μυστήρια τῆς Ἐκκλησίας, ἡ ἕνωση Θεοῦ καί ἀνθρώπων γίνεται ἀνάσταση, μεταμόρφωση τοῦ ἀνθρώπου. Τό "κατ' εἰκόνα" ἐνεργοποιεῖται καί ὁ πιστός προσεγγίζει τό "καθ' ὁμοίωσιν". Ἡ θέωση, δηλαδή ὁ πραγματικός σκοπός τῆς ζωῆς μας, ἀπό πόθος γίνεται σιγά-σιγά πραγματικότης.

Τελειώνοντας, ἄς κάνουμε μιά σύγκριση μεταξύ τοῦ "καλοῦ ἀνθρώπου" καί τοῦ ἀληθινοῦ Χριστιανοῦ, γιά νά δοῦμε ποιός ἀντιμετωπίζει καλύτερα τίς δοκιμασίες, τίς συμφορές, τό θάνατο. Σέ μιά πόλη πέθανε ἡ γυναίκα ἑνός στρατιωτικοῦ χωρίς πίστη. Τήν ἄλλη μέρα αὐτοκτόνησε πάνω στόν τάφο της. Σέ λίγο καιρό στήν ἴδια πόλη πέθανε καί τό μονάκριθο παιδί μιᾶς χήρας. Τήν ὥρα πού τόν κατέθαζαν στόν τάφο ἡ μητέρα εἶπε : "ἡ ὥρα σου καλή, παιδί μου, καλήν ἀντάμωση στόν οὐρανό!..." Κάνετε σύγκριση : "Ανδρας αὐτός ἀξιωματικός, μπαρουτοκαπνισμένος καί τἄχασε. Γυναίκα αὐτή, χαροκαμένη, μέ μονάκριθο παιδί, καί στάθηκε ὅρθια, γιατί εἶχε πίστη.

26 'Iouvíou 2003.

#### ΚΡΗΤΙΚΉ ΒΡΑΔΙΑ ΣΤΗΝ ΚΟΙΝΟΤΉΤΑ ΤΙΜΙΟΎ ΣΤΑΥΡΟΎ ΚΑΙ ΑΡΧΑΓΓΕΛΟΎ ΜΙΧΑΗΛ HENDON

Τό Σάββατο, 7 Ἰουνίου 2003, πραγματοποιήθηκε στό Βόρειο Λονδῖνο (Golders Green), στό μεγάλο καί ώραῖο Hall τοῦ Καθεδρικοῦ Ναοῦ τοῦ Τιμίου Σταυροῦ καί ᾿Αρχαγγέλου Μιχαήλ, ἡ προγραμματισμένη ἐκδήλωση τοῦ Συνδέσμου Κρητῶν ᾿Αγγλίας μέ ἐξαιρετική ἐπιτυχία.

\*Ήταν μιά κρητική βραδιά μέ μεγάλη συμμετοχή (πάνω ἀπό 280 ἄτομα) δυνατό παλμό, ἀμέτρητο ἐνθουσιασμό καί μοναδικό κρητικό κέφι.

Πρωταρχική θέση στήν ἐκδήλωση αὐτή εἶχε ἡ παρουσίαση φαγητοῦ καθαρά κρητικής κουζίνας μέ προϊόντα καί ὑλικά πού φθάσανε στό Λονδῖνο μέ ἀστραπιαία ἀερομεταφορά ἀπό τήν Κρήτη καί ἔτσι φρεσκότατα μαγειρευτήκανε ἐπί τόπου στό Λονδίνο. Σερβιριστήκανε χοχλιοί μπουρμπουριστοί, κρητική φάθα, ντάγκος μέ λάδι, ντομάτα, τυρί καί φέτα, σπανακόπιτα, ἀρνί ὀφτό, διάφορες σαλάτες καί στό τέλος διάφορα φροῦτα, καλιτσούνια, μυζῆθρα καί κρητικό μέλι γιά νά χρειαστεῖ στό τέλος ἕνα ὡραῖο άφέψημα ἀπό μαλοτήρα καί δίκταμο γιά νά βοηθήσει στή χώνεψη τῶν θεσπέσιων αὐτῶν κρητικῶν φαγητῶν! Βέβαια καταναλώθηκαν μεγάλες ποσότητες ρακί άλλά καί κρητικά κρασιά ἀπό τή Σητεία καί τίς Δαφνές.

Στό καλλιτεχνικό πρόγραμμα ὑπῆρξε μιά καινοτομία. Ό Σύνδεσμος δοκίμασε τίς δυνάμεις του, μέ μόνη βάση τήν κρητική καί φιλοκρητική παρουσία στό Λονδῖνο. Ήταν συγκινητικό ὅτι τό βάρος τῶν ἀντιπάλων τῆς κρητικῆς μουσικῆς τό σήκωσε ὁ Γιῶργος ᾿Αρέστης, ἕνα νέο παιδί, γεννημένο στήν ᾿Αγγλία ἀπό Κύπριο πατέρα καί Κρητικιά μάνα, μέ τό λυράκι του καί μέ τή θέρμη τῆς σίγουρα κρητικῆς ψυχῆς του, πλαισιωμένος ἀπό τόν Chris Williams, ἕνα φιλοκρητικό Βρετανό, παντρεμένο μέ Ἑλληνοπούλα, πού συνόδευσε μέ τό λαοῦτο του.

Τό χορευτικό συγκρότημα "Οἱ Μινώταυροι", μιά ὁμάδα ἐθελοντῶν χορευτῶν πού χορεύουν γιά εὐχαρίστηση μέ κέφι καί πολλή δεξιοτεχνία ἔσυρε τό κρητικό χορευτικό πρόγραμμα καί ἀκολουθήσανε ὅλοι οἱ ἄλλοι στά βήματα τῆς νοερῆς μεταφορᾶς στά χώματα τῆς πολυαγαπημένης Κρήτης.



\*Ηταν ἕνα ὑπέροχο βράδυ

Ό πρόεδρος τοῦ Κρητικοῦ Συνδέσμου Μεγάλης Βρετανίας, δικηγόρος Μανώλης Σταυριανάκης, χαιρέτισε τή σύναξη μέ τά έξῆς λόγια:

"Συμπατριῶτες καί συμπατριώτισσες, φίλοι καί φίλες,

Έκ μέρους τοῦ Δ.Σ. τοῦ Κρητικοῦ Συνδέσμου τῆς Μεγάλης Βρετανίας σᾶς καλωσορίζω στήν ἀποψινή μας ἐκδήλωση καί σᾶς εὐχαριστῶ γιά τή θερμή σας ἀνταπόκριση στό κάλεσμά μας γιά τό κρητικό αὐτό συναπάντημα. Ἡ προθυμία καί ὁ ἐνθουσιασμός ὅλων αὐτῶν πού ἤθελαν νά συμμετάσχουν ἀπόψε στήν κρητική αὐτή βραδιά καί δυστυχῶς δέν μπορέσαμε νά ἱκανοποιήσουμε τήν ἐπιθυμία συμμετοχῆς ὅλων πού ὑπερέβησαν τούς 250- μᾶς ἐνθαρρύνει τόσο ὥστε νά σκεφτόμαστε τοῦ χρόνου νά ὀργανώσουμε μέ τήν κρητική μας σύναξη σέ αθουσα τοῦ κεντρικοῦ Λονδίνου, χωρητικότητας ἄνω τῶν 500 ἀτόμων.

Χρειάζεται ὅμως δουλειά σκληρή καί ἡ ὀργάνωση τέτοιων ἐκδηλώσεων εἶναι ἐξαιρετικά κοπιαστική. Καλοῦμε, λοιπόν, ὅσους συμπατριῶτες μας μποροῦν καί θέλουν νά συνδράμουν στήν προσπάθειά μας αὐτή νά ἐπικοινωνήσουν μαζί μας γιά νά μπορέσουμε ἔτσι νά σχεδιάσουμε τίς δυνατότητες γιά μέλλουσες ἐκδηλώσεις μας πιό συγκεκριμένα.

Τό θέμα τῆς ἐκδήλωσής μας εἶναι ἡ κρητική κουζίνα μέ χαρακτηριστικά δείγματα κρητικῶν φαγητῶν, ὅπως οἱ χοχλιοί, οἱ μυζηθρόπιτες, τό κρητικό μέλι κλπ. Κυρίως, ὅμως, μέσα ἀπ᾽ αὐτές τίς νοστιμιές καί τά συστατικά πού τίς ἀπαρτίζουν, μέσα ἀπό τόν ντάγκο, τήν γραθιέρα καί τό δίκταμο, ἀλλά καί τή ρακή, περνάει στό σῶμα μας καί στήν ψυχή μας ἡ μυρουδιά, ἡ ζεστασιά, ἡ μαγεία τῆς Κρήτης καί μᾶς φέρνει νοερά στά λατρεμένα της χώματα. Προσπαθήσαμε νά σᾶς εὐχαριστήσουμε ὄσο μπορέσαμε πό πολύ μέ τό νά φέρουμε πολλά προϊόντα ἀπ᾽ εὐθείας ἀπό τήν Κρήτη στό Λονδῖνο κι ἐλπίζουμε νά πετύχουμε στόν στόχο μας αὐτό.

Ό Σύνδεσμός μας ἀπευθύνεται ὅχι μόνο στούς Κρητικούς τῆς Μεγάλης Βρετανίας ἀλλά καί στούς φίλους Κύπριους καί ἄλλους "Ελληνες, ἀλλά καί πρός Βρετανούς φίλους τῆς Κρήτης. "Αλλωστε ἕνας ἀπό τούς κυριότερους σκοπούς τοῦ Συνδέσμου εἶναι ἡ προαγωγή τοῦ ἐνδιαφέροντος καί ἡ διάδοση τῆς ἱστορικῆς καί πολιτιστικῆς κληρονομιᾶς τῆς Κρήτης στό θρετανικό κοινό, μιά καί αὐτά ἀποτελοῦν ζωτικό στοιχεῖο τῆς ἱστορίας τοῦ εὐρωπαϊκοῦ πολιτισμοῦ καί τῆς πανανθρώπινης κληρονομίας ἐν γένει.

Έπομένως, ή δυναμική τοῦ Συνδέσμου μας εἶναι τόσο πρός τά ἔσω ὅσο καί πρός τά ἔξω: δηλαδή φιλοδοξοῦμε να εἴμαστε μιά ἐστία γιά συναπάντημα τῶν Κρητικῶν ἀλλά καί ἕνα σάλπισμα τῆς κρητικῆς παράδοσης καί τῆς κρητικῆς ζωῆς πρός τούς φίλους Βρετανούς.

Μέσα σ` αὐτή τή σύζευξη, ξεχωριστή θέση ἔχουν οἱ νέοι, στούς ὁποίους ἀπευθυνόμαστε νά λάβουν μέρος στόν ἀτέλειωτο αὐτό δρόμο τῆς ἀδιάκοπης ἱστορικῆς διαδρομῆς τῆς Κρήτης, οὕτως ὥστε νά παραλάβουν ἀργότερα τή σκυτάλη τῆς συνέχισης τῆς κρητικῆς πολιτιστικῆς κληρονομιᾶς.

Ένα λυπηρό γεγονός πού ἀκολούθησε μετά τήν ἐκδήλωσή μας πέρυσι ἦταν ὁ ἀδόκητος θάνατος τοῦ μακαριστοῦ Κρητικοῦ Δεσπότη μας ᾿Αρίσταρχου Μαυράκη, Ἐπισκόπου Ζηνουπόλεως, ὁ ὁποῖος ἐξεδήμησεν εἰς Κύριον τήν 9 Αὐγούστου 2002.

Αἰωνία ή μνήμη τοῦ μακαριστοῦ Δεσπότη μας, τοῦ ὁποίου ή καθοριστική παρουσία στή Βρετανία γιά 1/3 περίπου αἰῶνος ἄφησε ἀνεξίτηλα τά σημάδια τοῦ ὑψηλοῦ πνευματικοῦ ἔργου του.

Μέ τό θάνατο ὅμως γενιέται καί ἡ ἐλπίδα, ἰδιαίτερα ὅταν ἔχεις τό μεγάλο προνόμιο νά εἶσαι Κρητικός. Γιατί Κρητικός δέν σημαίνει μόνον ἄνθρωπος κατάφορτος μέ ἱστορία, τέχνες, γράμματα, κατορθώματα καί ἔπη σέ ὅλους τούς τομεῖς τῆς ἀνθρώπινης δραστηριότητας ἀλλά καί μιά ἀνθρώπινη μορφή, ἀναλλοίωτη καί διαχρονική, πού ἐνσωματώνει τή λεθεντιά, τήν ὑπερηφάνεια, τή γενναιότητα, τήν εὐθύτητα, τή σύνεση, τή φιλοξενία ἀλλά καί τά βαθύτατα αἰσθήματα τῆς μεγαλοψυχίας καί τῆς δικαιοσύνης.

'Απόψε θέλω νά εὐχαριστήσω ὅλους ἐσᾶς πού άνταποκριθήκατε στό κάλεσμά μας καί ίδιαίτερα αὐτούς πού βοήθησαν στήν ἐπιτυχία τῆς βραδιᾶς : Τό φίλο μου Γιώργο 'Αρέστη πού μέ τό λυράκι του καί τήν κρητική του καρδιά θά μᾶς μεταφέρει νοερά στό άγαπημένο μας νησί, τόν Chris Williams πού παίζει λαούτο, ἀλλά καί λύρα, εἶναι παντρεμένος μέ Έλληνοπούλα καί ἔχει ζήσει στά κρητικά χώματα, τό χορευτικό συγκρότημα "Οἱ Μινώταυροι" μέ ἐπί κεφαλής τή Μαρία καί τή Βασιλική 'Αραμπάνου,τούς τοῦ ἐκπρόσωπους δημοτικοῦ χορευτικοῦ συγκροτήματος τῆς Νότας Κωνσταντινίδου, τό συγκρότημα τοῦ Νίκου Σιακόλα, τό φίλο Σωτήρη Μερεντίτη τῆς Sitia Ltd πού μᾶς προμηθεύει θαυμάσια κρητικά κρασιά, τό Διονύση Λεμονάρη, ἐκπρόσωπο στό Λονδῖνο τῆς Minoa London τοῦ Τάσου Βαγκέρη. πού μᾶς προμήθευσε κρητικά προϊόντα ἀπό τό Ήράκλειο, ὅλους τούς δωρητές τοῦ raffle draw, ίδιαιτέρως εὐχαριστοῦμε τό Γιῶργο Τριπολιτάκη, θεῖο τοῦ λυράρη μας Γιώργου 'Αρέστη, πού εὐγενικά δώρησε τά λαχανικά καί τά φροῦτα τῆς βραδιᾶς.

Καί πάλι ὅλους ἐσᾶς πού τιμήσατε σήμερα μέ τήν παρουσία σας τόσο τό σύνδεσμό μας ὅσο καί τήν ἰδιαίτερη πατβίδα μας, τήν Κρήτη, εὖχομαι καή διασκέδαση."

'Από τά Γραφεῖα τοῦ Συνδέσμου Κρητῶν Μ. Βρετανίας



## ΒΙΒΛΙΟΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ

π. 'Ανδρέα Μιχαηλίδη, THE CREED

'Εκδόσεις "ΝΗΦΩ", σχ. 24x16,5 έκ., σσ. 158. ISBN : 960-8042-34-8.

5. Αλη μιά ὶδιαίτερα σημαντική προσφορά πρός τήν 'Αγία 'Ορθόδοξη 'Εκκλησία μας καί πρός κάθε φιλομαθῆ ἀγγλόφωνο χριστιανό ἐξέδωσε πρόσφατα (2002), μέ τήν μορφή καλλιεπέστατου θιθλίου, ὁ ἐκλεκτός ἀδελφός καί συλλειτουργός Πρεσβύτερος 'Ανδρέας Μιχαηλίδης, κληρικός τῆς 'Ιερᾶς 'Αρχιεπισκοπῆς Θυατείρων καί Μεγάλης Βρετανίας καί Θεολόγος - Καθηγητής τῆς 'Ελληνικῆς 'Εκπαιδευτικῆς 'Αποστολῆς στό 'Ηνωμένο Βασίλειο.

'Η προσφορά του αὐτή ἔχει τίτλο ΤΗΕ CREED. Τό βιβλίο αὐτό ἔρχεται νά καλύψει ἕνα μεγάλο κενό οτόν τομέα τῶν κατηχητικῶν ἐγχειριδίων τῆς 'Ορθόδοξης 'Εκκλησίας μας στήν ἀγγλική γλώσσα. Τό ἐξώφυλλο τοῦ βιβλίου κοσμεῖ μιά ὄμορφη ἔγχρωμη ἀναγεννησιακή παράσταση τοῦ Κυρίου μας 'Ιησοῦ Χριστοῦ. Ξεφυλλίζοντας τίς σελίδες τοῦ βιβλίου, ἀπέναντι ἀπό τήν ἐναρκτήρια σελίδα ἀνάλυσης τῶν περισσοτέρων ἄρθρων τοῦ Συμβόλου τῆς Πίστεως βλέπουμε πολλές καί ὑπέροχες ἀσπρόμαυρες βυζαντινές εἰκόνες μέ ποικίλη θεματολογία.

Ό συγγραφέας, μέ θεολογικές καί φιλολογικές σπουδές στίς 'Ηνωμένες Πολιτεῖες καί στήν Θεσσαλονίκη, μέ μεταπτυχιακές σπουδές στήν Θεολογική Σχολή Θεσσαλονίκης καί σήμερα (ἐκτός τῶν ἄλλων) καί Καθηγητής τῆς Μετάφρασης σέ Πανεπιστήμιο τῆς Κεντρικῆς 'Αγγλίας, ἀφιερώνει τό βιβλίο του:

"Στή μνήμη τοῦ γιοῦ μου 'Αναστασίου πού ἀνήκει στήν θριαμθεύουσα ἐπουράνια 'Εκκλησία καί σ' ὅλους ἐκείνους πού ἀγωνίζονται νά βροῦν τήν πραγματική 'Αλήθεια καί τήν ἀληθινή Ζωή μέ σκοπό νά γίνουν πολίτες τῆς Βασιλείας τοῦ Θεοῦ."

Στόν πρόλογο τοῦ βιβλίου ὁ συγγραφέας ἀναφέρει πῶς ἄρχισε νά ἀσχολεῖται μέ τήν συγγραφή τοῦ παρόντος δοκιμίου ὅταν ἄρχισε στήν Ἑλληνορθόδοξη Ένορία του στό Nottingham τίς κατηχητικές συναντήσεις μέ τούς Ένορίτες του τό 2001. Θεώρησε, ὅπως ὁ ἴδιος ἀναφέρει, ὅτι ἡταν καθῆκον του νά ἐνημερώσει τούς ἀναγνῶστες γιά τόν πνευματικό πλοῦτο τοῦ δογματικοῦ αὐτοῦ κειμένου τῆς Ἐκκλησίας μας. Τήν ἀνάλυσή του βασίζει στή σοφία τῶν Πατέρων τῆς Ἐκκλησίας, τούς ὁποίους σπούδασε μέ ἐπιμέλεια.

10

Εἶναι ἐνδιαφέρον ὅτι ὁ συγγραφέας συνέταξε τό παρόν δοκίμιο μέ ἀγαθή διάθεση πρός ὅλους τούς συνανθρώπους του, ἀκόμα καί πρός τούς μή -χριστιανούς, μέ εὐγενικό σκοπό νά τούς καταστήσει γνῶστες τῆς χριστιανικῆς πίστεως καί διδασκαλίας. Πιστεύει ὅτι ὁ κόσμος εἶναι ἔτοιμος σήμερα νά ἀκούσει τόν εὐαγγελικό λόγο καί νά μυηθεῖ σ' αὐτόν, μέ τήν προϋπόθεση νά τόν ἀκούσει ἀπό ἑκείνους πού τόν θιώνουν ἐμπειρικά.

Ή ἀνάλυση τοῦ κειμένου τοῦ Συμβόλου τῆς Πίστεως γίνεται μέ ίδιαίτερη ἐπιστημοσύνη, ἀλλά καί γλαφυρότητα, μέ ὕφος ἀπλό, διδακτικό, ζωντανό καί διαλεκτικό. Έξετάζοντας ὅλες τίς λέξεις τοῦ κειμένου (π.χ. στήν σελίδα 103 τοῦ βιβλίου ἀναλύεται σέ 7 γραμμές ὁ ἁπλός σύνδεσμος "καί", ἀπό τό 7ο ἄρθρο τοῦ "Πιστεύω", ἐνῶ σέ έπόμενες σελίδες αναλύονται μέ έξαιρετικό λεκτικό πλουραλισμό ἄλλες σημαντικές λέξεις καί δίδονται οἱ παραδοσιακές ἐρμηνεῖες, κατά λέξη καί κατά νόημα). 'Αξιοσημείωτο είναι πώς στήν ἀνάλυση τοῦ κειμένου γίνονται καί γενικώτερες αναφορές σέ θέματα τῆς χριστιανικῆς πίστεως, τά ὁποῖα ὀφείλει νά γνωρίζει ὁ ἀναγνώστης γιά νά κατανοήσει όλοκληρωτικά καί σφαιρικά τό μυστήριο τῆς 'Εκκλησίας.

Ή δογματική παράδοση τῆς 'Ορθόδοξης 'Έκκλησίας, ἀναπόσπαστο τμῆμα τῆς ὁποίας ἀποτελεῖ τό Σύμβολο τῆς Πίστεως, πού ἐξετάζεται καί ἀναλύεται στό βιβλίο τοῦ π. 'Ανδρέα, δέν ἦταν ποτέ ἄσχετη μέ τά ἀγιογραφικά κείμενα τοῦ Χριστιανισμοῦ (Παλαιά καί Καινή Διαθήκη). Αὐτό παρουσιάζεται καί διατυπώνεται μέ μεγάλη σαφήνεια στήν πορεία τῆς μελέτης τοῦ παρόντος δοκιμίου, κι ἀποτελεῖ ὁπωσδήποτε ἕνα ἀπό τά κεντρικά καί ἰδιαίτερα θετικά σημεῖα τοῦ ἔργου αὐτοῦ.

Ένα ἄλλο σημεῖο πού ἀξίζει νά προσεχθεῖ εἶναι ὁ τύπος τῆς ἀγγλικῆς γλώσσας πού ὁ συγγραφέας ἀποφάσισε νά χρησιμοποιήσει ἐδῶ. Κι αὐτός εἶναι ἡ άπλῆ καθημερινή ὁμιλούμενη στήν σύγχρονη ἐποχή ἀγγλική γλώσσα. Αὐτό κάνει τό ἔργο προσεγγίσιμο ἀπό τό εὐρύ ἀναγνωστικό κοινό, ἔστω κι ἄν ἡ τυπική του μόρφωση δέν εἶναι ὑψηλοῦ ἀκαδημαϊκοῦ ἐπιπέδου. Πιστεύουμε πώς αὐτό θά πρέπει νά θεωρηθεῖ σπουδαία ἐπιτυχία καί ὁ συγγραφέας θά πρέπει νά ἐπαινεθεῖ γιά τήν εὐαιοθησία καί τήν ποιμαντική φροντίδα πού ἐπιδεικνύει καί μ' αὐτό τόν τρόπο.

Πρίν ἀπό δύο χρόνια, ὅταν εἴχαμε τήν εὐκαιρία νά παρουσιάσουμε τό νέο-ἐκδοθέν τότε θιθλίο τοῦ π. ᾿Ανδρέα Μιχαηλίδη, μέ τίτλο "Λεξικό Βυζαντινῆς Μουσικῆς", εἴχαμε ἀναφέρει – μεταξύ τῶν ἄλλων καί τά ἑξῆς: "Μεγάλη εἶναι ἡ ὑποχρέωση καί ἡ εὐγνωμοσύνη μας πρός τόν συντάκτη καί συγγραφέα τοῦ λεξικοῦ αὐτοῦ. Εὐχή μας εἶναι νά δοῦμε σύντομα καί ἄλλα ἀνάλογα δείγματα τῆς καθάριας γραφῆς του, τά ὁποῖα σίγουρα θά ἀποτελέσυν προσφορά πρός τήν 'Ἐκκλησία καί τό Γένος μας".

Μέ τό νεώτερο βιβλίο του ἐκπληρώθηκε ἡ εὐχή καί ἡ προσευχή μας ἐκείνη. Ἐμεῖς πάντως ἄς τήν ανανεώσουμε καί πάλι, γιατί ὅπως φαίνεται ἡ γραφίδα τοῦ π. ᾿Ανδρέα εἶναι καί ἰκανή καί πλούσια καί ἐποικοδομητική, κι ἐμεῖς σίγουρα τήν ἔχουμε μεγάλη ἀνάγκη.

Ό Μεγάλος Θεός μας ἄς ἔχει πάντα καλά τόν ἀγαπητό ἀδελφό π. ᾿Ανδρέα Μιχαηλίδη κι ἄς τόν ἐνισχύει καί φωτίζει, ἔτσι ὥστε νά μᾶς προσφέρει σύντομα καί πάλι τά νάματα τῆς σοφίας καί τῆς ἔμπνευσής του.

Οἰκον. ΑΝΑΣΤΑΣΙΟΣ Δ. ΣΑΛΑΠΑΤΑΣ



## ΤΑ ΠΟΙΗΤΑΡΙΚΑ ΤΡΑΓΟΥΔΙΑ -ΠΗΓΕΣ ΚΥΠΡΙΑΚΗΣ ΜΕΤΑΝΑΣΤΕΥΣΗΣ

"' Αλί τον πού τές ρίζες του τζιείνον πού ξομακρύζει, μέ πού τόν ἥλιον ἔσιει φῶς, μήτε πατρίδαν ρίζει."

τοῦ Χάρη Μεττή

(β' μέρος)

\*Η τοκογλυφία. όπως εἴπαμε, καί γενικότερα ή ἀνεξέλεγκτη οἰκονομική έκμετάλλευση πού έπικρατοῦσε γιά αἰῶνες στίς χῶρες πού βρίσκονταν κάτω ἀπό τόν Όθωμανικό ζυνό καί τά φεουδαλικά συστήματα τῆς Εύρώπης, δέν ήταν, βέβαια, μιά καινούργια μάστιγα γιά τό λαό τῆς Κύπρου, ὁ ὁποῖος βρέθηκε πολλές φορές ἔρμαιο στά χέρια άσυνειδήτων δανειστών, προκειμένου νά έπιβιώσει σέ στινμές άνομβρίας καί άλλων άρνητικών καιρικών ή πολιτικών συνθηκών πού κατά συχνά διαστήματα ταλαιπώρησαν ἀφάνταστα τήν Κύπρο καί τόν πληθυσμό της καί ίδίως τίς ἀγροτικές της περιοχές. Γι' αὐτό καί τό θέμα τοῦτο τό βρίσκουμε ὄχι μόνο στούς λαϊκούς ποιητάρηδες, ἀλλά καί στούς λόγιους ποιητές τῆς Κύπρου. Ὁ Βασίλης Μιχαηλίδης, γιά παράδειγμα, ὁ βάρδος αὐτός τῆς Κύπρου, ἀφιέρωσε ενα ἀπό τά πιό ἀντιπροσωπευτικά του ποιήματα γιά νά καυτηριάσει τήν ἐγκληματική αὐτή ἐκμετάλλευση τοῦ Κυπριακοῦ Λαοῦ ἀπό τούς τοκογλύφους. Τό ποίημά του, πού ἐπιγράφει "Ή τοκογλυφία", τό ἔγραψε τό 1873, πέντε δηλαδή χρόνια πρίν ἀπό τήν ἔλευση τῶν "Αγγλων στήν Κύπρο, σέ τετράστιχα μέ πλεκτή όμοιοκαταληξία (αβαβ). Έδω δίνουμε ένα μικρό άπόσπασμα:

Ό λα[γ]ός στό ὄρος σάν πεινάσει, γυρεύκει τίποτες νά φάει τζ ό τζ υνηός γιά νά τόν πκιάσει, στείννει τήν τσάκραν τζ εῖ πού πάει.

Βάλλει του πάνω ἔναν κομμάτιν ψουμίν ξερόν νά τοῦ γελάσει τοῦ κακορίζικου στ' ἀμμάτιν, νά 'ρτει νά φά', γιά νά τόν πκιάσει.

Τζ αί τζ εῖνος κούτζ ουλα στήν ἄκρα τζ ίζει τά σ' είλη του νά φάει. Πκιάννει τό πόδιν του ή τσάκρα τζ αί ποῦ νά φύει, ποῦ νά πάει;

Τότ' ἀρκινᾶ πκιόν νά φωνάζει, σάν τό σσ' υλλίν νά παουρίζει. ἀμμά κανείς δέν τόν 'ποσπάζειὁ τζ υνηός του πκιόν τόν 'ρίζει.

Έτσ' εἶναι τζ ή τοκογλυφία: Έν' ὁ πολίτης τσακροστάτης τζ αί τσάκρα ἡ ὁμολοῖατζ αί ὁ λαός ἔν' ὁ χωρκάτης.

#### Ή ἀνομβρία

Ή Κύπρος, ὅπως βέβαια καί οἱ ἄλλες χῶρες

τής Μέσης Άνατολής, ὑπέφερε ἀπό καιροῦ είς καιρό ἀπό τρομερές ἀνομβρίες, οἱ ὁποῖες μετέτρεπαν τόν πληθυσμό της σέ πραγματικούς πένητες καί τούς ἀνάγκαζαν νά μετέρχονται κάθε είδους ἐπάγγελμα, ἀκόμη καί τή ζητιανιά, προκειμένου να ἐπιβιώσουν. "Οσοι δέ ἀπό αὐτούς ήταν πιό ἀποφασιστικοί, ξενιτεύονταν, μέ τήν έλπίδα νά βροῦνε καλύτερη τύχη. Τήν τραγωδία, πάντως, αὐτή τῆς πείνας καί τῆς ἔνδειας ἀπό τήν άνομβρία πού μάστιζε τή Μεγαλόνησο, σέ καιρούς μάλιστα πού οὐδεμία ἀπολύτως κυβερνητική πρόνοια δέν ύπηρχε γιά τήν άνακούφιση τοῦ λαοῦ, οἱ δέ τοκογλύφοι τούς είχαν ρουφήξει όλο τό μεδούλι, τήν συνέλαβε καί τήν ἀπέδωσε μέ τή χαρακτηριστική του άπλοϊκότητα, φορτισμένη όμως ἀπό τήν προσωπική βιωματική του έμπειρία ὁ λαϊκός βάρδος, ὁ ποιητάρης, σέ φυλλάδες πού κυκλοφορούσε ό ίδιος σέ πόλεις καί χωριά καί πού ἔριχναν κάποιο βάλσαμο παρηγοριᾶς στούς λιμώττοντες συμπατριώτες του, οἱ ὁποῖοι μπορούσαν νά στερηθούν καί αὐτό τους τό ψωμί, πού λέει ὁ λόγος, προκειμένου νά προμηθευθοῦν φυλλάδες αὐτές καί, ψυχολογικά τουλάχιστον, νά νοιώσουν ὅτι τά δικά τους βάσανα βρήκαν ἀνταπόκριση στήν ποιητική φαντασία καί τήν παραστατική ἱκανότητα τῶν Κυπρίων ποιητάρηδων.

Δυό ἀπ' αὐτούς, οἱ Άντώνης Γεωργίου καί Γεώργιος Στυλιανοῦ, ἀπό τό χωριό Φασούλα Λεμεσοῦ, τύπωσαν τό 1932 σε ὀχτασέλιδη φυλλάδα τό "Ποίημα ἡ ἀνομβρία ἐν Κύπρω καί ἡ δυστυχία τῶν γεωργῶν" στό ὁποῖο, μεταξύ ἄλλων, τονίζουν καί τά ἑξῆς:

Τό ποίημαν πού θά σᾶς πῶ δέν εἶναι διά φόνον, εἶναι γιά τήν θρησκείαν μας καί γιά τήν κρίσιν μόνον.

Είμαι δεκαοκτώ έτῶν τώρα στήν ήλικίαν κι ἔν ἐνθυμοῦμαι, φίλοι μου, σάν φέτι ἀνομβρίαν. Τούς ἄλλους χρόνους ὁ Θεός ἔβρεχε στόν

καιρόν του,

να συντηρήσει ήθελεν τόν κόσμον τόν δικόν του. Μά φέτι δέν ἰ-ξέρουμεν εἶντα κακίαν ἔχει καί ὁ χειμῶνας πέρασεν κι ἀκόμα δέν ἰ-βρέχει.

Έν πού τές ἀνομίες μας τοῦντο κακόν πού τρέχει,

ό κόσμος άλησμόνησεν δημιουργόν πώς έχει και κλούθησεν τοῦ σατανά, όπου τόν κατατρέχει.

Στό σημεῖο αὐτό διακρίνει κανείς τήν ἔντονη πεποίθηση τοῦ λαϊκοῦ τραγουδιστή ὅτι ὁ κόσμος τιμωρεῖται γιά τίς ἀμαρτίες του. Ἡ δέ θρησκευτικότητά του, πού ὁπωσδήποτε ἀντανακλοῦσε πιστά τίς βαθειές ἀντιλήψεις τοῦ λαοῦ γιά κάποια ἀνεξιχνίαστη, ἀλλά τόσο ἀπτή γι' αὐτόν θεία δίκη, τόν ἔσπρωχνε συνήθως σέ

ίκεσίες πρός τόν Ύψιστο - ίκεσίες όμως πού τίς υἱοθετοῦσε ἐπίσημα καί ἡ Ἐκκλησία μέ τή λιτάνευση τῶν ἀγίων εἰκόνων καί τίς εἰδικές παρακλητικές τελετές στούς ναούς καί τά μοναστήρια τῆς Νήσου. Φαίνεται ὄμως ἐπίσης ότι καί ἡ ἀποικιοκρατική κυβέρνηση ἔκανε κάποιες σπασμωδικές ἐνέργειες γιά ν' άνακουφίσει τούς γεωργοκτηνοτρόφους τῆς Κύπρου, εἴτε μέ τήν εἰσαγωγή ἀπό τό ἐξωτερικό ἄχυρου καί ζωοτροφῶν καί σπόρων καί τήν ἐπιβολή ἐλέγχου στ' ἀποθέματα τοῦ είδους αὐτοῦ, εἴτε, πιό ἄνετα γι' αὐτήν, τήν ἐπιβολή είδικου φόρου - ὅπως καί στήν περίπτωση τῶν ἀκρίδων -, μέρος τῶν εἰσπράξεων τοῦ ὁποίου διέθετε γιά τήν κατασκευή προσωρινής μορφής. ώς ἐπί τό πλεϊστον, δημοσίων ἔργων, γιά τήν απασχόληση των δεινώς μαστιζομένων άγροτων. Τελικά όμως ή κατάσταση είχε τόσο πολύ έπιδεινωθεί, ώστε λήφθηκαν τά πραγματικά ἀποφασιστικά μέτρα ἐναντίον τῶν τοκογλύφων μέ τό χρεωστάσιο καί τήν ἀπαλλαγή πολλῶν καταχρεωμένων άγροτῶν ἀπό τό ἀβάσταχτο βάρος τῶν συσσωρευθέντων ὑπέρογκων, λόγω κυρίως τῶν ἐγκληματικῶν τόκων, χρεῶν πού ἀπειλοῦσαν τήν ἀναγκαστική πώληση τῶν ύποθηκευμένων στούς τοκογλύφους κτημάτων.

Ἡ ἀνομβρία, πάντως πού, ὅπως εἴδαμε. ἔπληξε καί συνεχῶς πλήττει τήν Κύπρο, ἦταν πολύ φυσικό ν' ἀπασχολήσει τούς Κυπρίους ποιητάρηδες άδιάλειπτα καί σοβαρά μέχρι καί τούς χρόνους μας. Έτσι τό 1931, μιά χρονιά ίδιαίτερα ὀδυνηρή γιά τήν Κύπρο στόν τομέα αὐτό, πού ἐπιδεινώθηκε ἀκόμη περισσότερο ἀπό τά ἐπαναστατικά γεγονότα τοῦ Ὀκτωβρίου τοῦ ϊδιου χρόνου καί τήν ἐπιβολή ἀπό τήν Άγγλική ἀποικιοκρατία τῶν γνωστῶν μεσαιωνικῶν ἐκδικητικῶν κυρώσεων πάνω σ' ὁλόκληρο τόν πληθυσμό τῆς Κύπρου, ἔχουμε τά ποιήματα τοῦ Λυθροδοντιάτη ποιητάρη Κωστή Χατζηνικόλα. του πού ἐπιγράφει "Τό στή συλλογή Τζιεφαλόβρυσον", δπως είναι τό "Έγεννήθηκα ρεσπιέρης" καί τό ἄλλο του πού φέρει τόν τίτλο "Γιά τόν Μάρτην πού" ν' ιβρέσιει τζιαί καρκιές κρουσμένες ἔσιει", ὅπως ἐπίσης καί τά ποιήματα του Ν. Μαυρίδη, "Τό πέρκι", του Δημήτρη Ττάκκα, "Τό Στύλλωμαν τοῦ μεσομερκοῦ" καί "Στήν ἀνομβρίαν", καί τοῦ Ξενῆ Πάτσαλου, "Ό Γεωργός". Οἱ ποιητάρηδες μάλιστα αὐτοί υίοθετοῦν μιά κάποια προσωπική ποιητική τεχνοτροπία - δηλαδή ξεφεύγουν ἀπό τήν πεπατημένη ποιητάρικη παράδοση μακροσκελών διηγηματικών ποιητάρικων συνθέσεων καί μᾶς δίνουν σύντομες λυρικές έντυπώσεις τους από τή θεομηνία αὐτή, χωρίς όμως καί ν' ἀπομακρύνονται ἀποφασιστικά ἀπό τή λαϊκή ποιητική μορφολογία καί τό λαϊκό συναίσθημα πού χαρακτηρίζει τούς ἄλλους ποιητάρηδες. Τά ἐν λόγω ποιήματα εἶναι συνεπώς σχετικώς όλιγόστιχα, είναι όπωσδήποτε ἀπό στιχουργική ἄποψη ἀρτιώτερα. οί δέ πληροφορίες πού μᾶς προσφέρουν στερούνται μέν τῆς ἱστορικῆς ἢ χρονογραφικῆς σπουδαιότητας τῶν ἄλλων ἐκτενῶν ποιημάτων, ζωντανεύουν ὄμως μέ άληθινά ὑποβλητική παραστατικότητα τήν ψυχολογική κατάσταση του μαστιζομένου από τήν ανομβρία καί τή

συμπαρομαρτούσα τοκογλυφία δύστυχου κατοίκου τῆς ὑπαίθρου τῆς Μεγαλονήσου. Μιά κατάσταση πού μεταγενέστερα ζωγραφίζουν ἐπιγραμματικά ὁ Παϋλος Λιασίδης καί ὁ Χαράλαμπος Ἄζινος στά ποιήματά τους γιά τήν φτώχεια.

Τά δυό ποιήματα τοῦ Κωστῆ Χατζηνικόλα (γεννήθηκε στήν Άγ. Νάπα τό 1908 καί πέθανε τό 1978) - "Έγεννήθηκα ρεσπέρης" τό ενα. καί τό άλλο "Γιά τόν Μάρτην ποῦ ν' ἰβρέσιεὐτζιαί καρκιές κρουσμένες ἔσιει", ὅπως τά ἔχει δημοσιεύσει ὁ γνωστός μελετητής τῶν ποιητάρικων καί τῶν λαῖκῶν τραγουδιῶν τῆς Κύπρου Κ.Γ. Γιαγκουλλῆς, ἔχουν ὡς ἑξῆς;

#### ΕΓΕΝΝΗΘΗΚΑ ΡΕΣ ΠΕΡΗΣ

Έγεννήθηκα ρεσπέρης πού παπποῦν τζ ἀπού παπάν.

κατοικῶ μές στά χωράφκια, ὅξω πού τόν κασαπάν.

Τζ ή δουλειά μου 'ν' πάντα τούτη, πού 'βρα παππουγεννικόν.

τ' ἄλετρον τζ αί τό ζευκάριν. πού Γεννάρην ὧς Γεννάρην. ὧς τῆς ὧρας ταχτικόν.

Νιάζω, διολίζω, σπέρνω μέ τά σιερένα 'νιά. μέραν νύχταν μές στούς κάμπους, στήν πυρά τζαί στήν σ'ιονιάν.

Πότε ππέφτω μές στό σπήλιον, πότε πά στήν θεμωνιάν

τζ'αί δοξάζω τούς 'Αγίους πάντα νά 'ν' καλογρονιά.

Φέτι πού 'v' φτανός ό γρόνος, τά χωράφκια διψασμένα,

εῖμαι βαωμένος ἔσσω τζαί μέ δκυό σ'είλη καμένα.

"Αμα βκῶ τῆς πόρτας ὄξω νά συντύχω μέ κανέναν.

πρῶτος λόος πού 'ννά 'κούσω "ἐξεράναν τά σπερμένα"!

Έν ἔχει νερά ή Κύπρος φέτι, τό τριάντα ἕνα, τζ ἐννά τρῶμεν, ὅπως πρῶτα, τά ψουμνιά τά κριταρένια.

(1931)

#### <u>ΓΙΑ ΤΟΝ ΜΑΡΤΗΝ ΠΟΥ Ν Ι-ΒΡΕΣΕΓ</u> ΤΖΑΙ ΚΑΡΚΙΕΣ ΚΡΟΥΣΜΕΝΕΣ ΕΣΕΙ

Τωρά πού θέλει ή γη νερά. Μάρτη, γιατ' ἔν ἰ-Βρέσ'εις

τζαί τοῦ ρεσπέρη τήν καρκιάν κρουσμένην νά τήν ἔσ'εις:

Μάρτη! Έσού μᾶς ἔφερες φτώσιαν τζαί κακοσύνην.

εδκιωξες τζαί τό κρέιτον τζαί τήν έμπιστοσύνην. Έσού 'σαι τζείνος πού 'δωκες τά γρέη τοῦ ρεσ'πέρη

τζ έμεινεν πείνα. τιτσιρκόν στής Μεσαρκάς τά μέρη.

Έσού, ὁ μήνας ὁ καλός, τοῦ γρόνου τ' ἀνοιχτάριν,

κάμνεις μας τζαί βοράζουμεν περατικόν σιτάριν. Όπως τ' ἀγρέλλιν ή σπορά πομπρύττερα. νυφουλλα. τωρά ἐπῆα τζ εἶα τα, μαῦρα καψάλιν οὕλλα. "Εχει ρεσπέρην πού 'ν βάλλει ὀκκάν μές στήν σακκούλλαν.

τζέφερες τόν κακότυχον πίσω χιλιάδες μέτρα, νιατ' έμπης, Μάρτη, τζ έβκηκες τζ έν έβρεξεν χολέτρα.

Τζεῖνον πού καρτερούσαμεν νά πείρει, νά γιωρκήσει.

χτηνά, πουλιά τζαί πλάσματα οὔλλους νά μᾶς ταΐσει,

τωρά πεινά τζ ὁ ἴδιος, πκοιός ἐννά τόν ρωτήσει; Τίνος τήν πόρταν, ὁ φτωχός, νά πάει ν' άχτυπήσει

μές 'ς τούτην τήν κατάστασιν; Σκέφτου τζαί κάμε κρίσιν!

ποίημα τοῦ Νεόφυτου Μακρίδη (γεννήθηκε στόν Γαουράν, σημερινή Νέα Σπάρτη, τό 1912 καί πέθανε τό 1967) "Τό Πέρκι", πρωτοδημοσιεύτηκε τό 1948.

#### ΤΟ ΠΕΡΚΙ

Μέ τό πέρκι ζεῖ ὁ ρεσπιέρης, μέ τό πέρκι παρπατεί,

μέ τό πέρκι τρώ' τζαί πίννει, μέ τό πέρκι δκιαλοάται.

μέ τό πέρκι ἔν' π' ἀρκεύκει τήν δουλειάν του τζαί κρατεῖ

τζέν τό βκάλλει πού τόν νοῦν του, στέκει, ππέφτει ή τζοιμαται.

Γιατί ενι στόν ρεσπιέρην πίστις μιάλη ριζωμένη, πού ὄσον τζάν καταμασκιέται ἀπού φτώσιαν τζάστοσιάν,

ή καρκιά του μέ τό πέρκι γίνεται δρακοντεμένη. γιατ' ὀρπίζει στούς καμούς του νά βρει πνάσμαν, ποσπασιάν.

Μέ τά λόγια τά-δικά τους πνάζ ἡ ἄχαρη καρκιά

του ρεσπιέρη πον του βκάλλει πού τό πείν του τούντο πέρκι

τζάν ψοφήσουν τά χτηνά του τζ ἔν γιωρκήσει μέ ή σπορά του,

του τζ αιροῦ καλός ὁ χρόνος ἐννά πεῖ πάλε πέρκ' ἔρτει.

Τζ ἔτσι ἔνε τοῦντο πέρκι στήν καρκιάν του φυτεμένον

τοῦ ρεσπιέρη, πού ἄν τήν σσίσεις πὄν καμένη τού νερού,

έννά δεῖς φορές σαράντα μέσα τζ εῖ, λαλοῦν, γραμμένον,

πέρκι φέτ' ἔν' εὐλοΐα ἤ πέρκ' ἔρτει τοῦ τζ' αιροῦ. (1948)

Τά ποιήματα του Δημήτρη Ττάκκα (γεννήθηκε στό Λιοπέτρι τό 1918 καί ἐπαγγελλόταν τόν τσοπάνο), "Στήν ἀνομβρίαν" καί "Στύλλωμαν τοῦ μεσομερικου", έχουν ώς έξης:

#### *THN ANOMBPIAN*

Πά' στήν γην οἱ άμαρτίες ἐπολλύνασιν πολλά τζαί γιά τούτον πκιόν ὁ κόσμος τίποτ' ἔν πάει καλά.

Ό Θεός μέ τιμωρίες ἄρκεψεν νά τοῦ χτυπᾶ, καρτερούμεν τές βροσές του, όμως έν μας κουλλουπᾶ.

έχαθήκασιν τά νέφη, λείπουν πού τόν οὐρανόν ιζ ἔν' ἡ γῆ μας ἕναν χάλιν γέρημον τζ αί σκοτεινόν.

Έν' σπερμένα τά χωράφκια οὕλα στήν ξεροβολιάν

τζ ἔν ἐφάνην πρασινάιν, μόνον τρῶσιν τά πουλιά.

Τά κουπάδκια μές στούς κάμπους ζιπιλλεύκουν νηστικά

τζ αί κατύσ η του βοσκου τους πού θωρεῖ τζ αί 'δρωπικά.

"Ω Θεέ μου, τζαί λυπήθου τά χτηνά τζ αί τά μωρά πού 'ν' ἀσύντυχα τζ' αί πέψε είς τήν γην μας τά νερά.

#### ΣΤΥΛΛΩΜΑΝ ΤΟΥ ΜΕΣΟΜΕΡΚΟΥ

Πότ' ἐννά δοῦμεν τῆς βροσ'ῆς τά νέφη πανωθκιόν μας τζαί γύρου γύρου ὁ τζαιρός νά κρυφοπουμπουρίζει, ν' ἀστράφτει τζαί νά βάλλουμεν καθάνας τόν σταυρόν μας τζαί τό ψιχάιν ν' άρκινα τήν γην νά τήν ραντίζει! Τζ' ἀπού ψιχάιν ὕστερα νά σφίξουν, νά κοσμήσουν. νά κατεβοῦν οἱ ποταμοί, νά τρέχουσιν οἱ στράτες. νά λάμνουν δκυό μερόνυχτα τζ' ἔτσι νά σταματήσουν τζ΄ οἱ ἀβκολιές τῶν χωραφκιῶν νά φαίνουνται γεμάτες. Τζ ὕστερα πού ὀχτώ μέρες ἡ γῆ πού 'ννά στραντζίσει.

σάν τόν άβρόν μέ τ' ἄλετρον νά 'ν' καλοκαμωμένη,

κάθε ρεσπέρης νά ξεβεῖ τόν σπόρον ν' άρκινήσει.

πού 'ν' ή καλλύττερη δουλειά, στόν κόσμον τιμημένη.

Είντα χαράν ἔχ' ἡ σπορά πού 'ννά πρωτοβλαστήσει

τζ ὄξω οἱ κάμποι, τά βουνά τσαΐρκα νά ντυθοῦσιν.

μέ τό κουπάιν τ' ὁ βοσκός νά πάει νά βοσσίσει τζαί χορτασμένες νά στραφοῦν, στήν μάντραν τους νά μποῦσιν.

Θεέ μου, πού 'σαι πανωθκιόν, ὁ βασιλιάς τοῦ κόσμου,

τζ ούλα, τά πάντα κυβερνάς, τές φτώσιες τζαί τά πλούτη,

ακου τό παρακάλλιον μου τζ ἔν εἶμαι μανιχός

τζ αί νά τά δοῦμεν τά νερά τήν ἑβτομάαν τούτην. (1972-73)

Καί τελειώνουμε τήν ἐπιλογή ποιημάτων σχετικών μέ τήν ἀνομβρία μέ τό σύντομο ποίημα τοῦ Ξενή Πάτσαλου (γεννήθηκε στό Παραλίμνι τό 1901), πού ἐπιγράφεται χαρακτηριστικά "Ό

Γεωργός":

Πόσον τζαιρόν μές στήδ δουλειάν νά δρώννει νά τήγ καλλιεργά τήγ γῆν τζ ἀγκάθκια νά γεμώννει;

Πόσον τζαιρόν οἱ γεωργοί νά ζοῦβ βασανισμένοι

> μές στές λαξιές, μές στά βουνά κρουσμένοι μές στά βάσανα τζαί πάλε πεινασμένοι;

Ό γεωργός μές στήδ δουλειάν άκούραστος δουλεύκει

μές στά νερά, μές στήμ πυρά σκαλίζει τζαί φυτεύκει,

τίτσιρος τζ άλυπόλητος καρπούς τῆς γῆς σωρεύκει

τζ οἱ μερομίσθιοι νά τρῶν τζ αί τζ εῖνος νά νυστεύκει:

Λαλοῦμ πώς ἔφταισεν Ἀδάμ πού τόν τζ' αιρόν πούμ πλάστην·

μά οἱ ἀπόγονοι τ' Ἀδάμ μόνον ἐμεῖς εἰμάστιν;

#### Οί πλήμμυρες

Τοκογλύφοι, ἀνομβρία, ἀκρίδες. Άλλά ἡ άλυσίδα τῶν μαστίγων, πού ἔπλητταν τό πολύπαθο νησί τῆς Άφροδίτης, δυστυχῶς δέν τέλειωναν στό άδυσώπητο αὐτό τρίγωνο. Ἡ ἀποικιοκρατική κυβέρνηση τῆς συνεχίζουσα τήν έγκληματική δημοσιονομική καί κοινωνική ἀδιαφορία τῶν προκατόχων της 'Οθωμανῶν, ἄν δέν μποροῦσε νά προλάβει ἤ ν' ἀποφύγει τήν ἀνομβρία καί τίς ἀκρίδες, ἦταν άσφαλῶς σέ θέση, ἄν ἤθελε κι ἄν διακατεχόταν άπό εὐγενεῖς σκοπούς γιά τό νησί, πού τό άγόρασαν πληρώνοντάς το μέ τό αἷμα τῶν κατοίκων του, νά καταπολεμήσει τίς δυό ἄλλες θεομηνίες: τούς τοκογλύφους καί τίς πλήμμυρες, οἱ ὁποῖες κατ' ἐπανάληψη ἔπληξαν, καί μάλιστα θανατηφόρα πολλές φορές, τόν άπροστάτευτο κι έγκαταλειμμένο άπό τούς πάντες λαό κυρίως (άλλά ὄχι πάντα) τῆς ὑπαίθρου. Καί τοῦτο γιατί ἡ Κυβέρνηση ἀμέλησε ένσυνείδητα καί σκόπιμα νά κατασκευάσει ένα ἀσφαλές ὁδικό δίκτυο καί προπαντός γέφυρες πάνω σέ ξεροπόταμους πού μετατρέπονταν, σέ κατακλυσμιαίας περιόδους ύψηλης βροχόπτωσης, σέ παγίδες θανάτου ή σέ άδιαπέραστα φράγματα πού ἄφηναν πολλάκις γιά ολόκληρες μέρες άρκετούς άγρότες καί τσοπάνηδες ἀποκομμένους ἀπό τά σπίτια καί τίς οἰκογένειές τους ν' ἀναζητοῦν καταφύγιο σέ σπηλιές ή κάτω ἀπό δέντρα ἀκριβῶς ἐπειδή δέν μπορούσαν νά διαβούν τά πλημμυρισμένα αὐτά ποτάμια πού μετατρέπονταν, σέ λίμνες άδιαπέραστες. Ήταν λοιπόν φυσικό οί ποιητάρηδες, οἱ ὁποῖοι ἀποτελοῦσαν, ὅπως εἵπαμε, τούς ἀσφαλέστερους καί τούς πιό εὐαίσθητους δέκτες τῶν κραυγαλέων μηνυμάτων ἀπελπισίας καί ἄγχους Κυπριακού λαού - φωνών ὅμως σέ ὧτα μή άκουόντων - νά έκφράσουν στίς ποιητικές τους συνθέσεις ἀκριβῶς ἐκεῖνο τό πικρό παράπονο πού ὁ λαός συνήθισε ἀπό τά χρόνια τῆς μακραίωνης δουλείας του νά καταπίνει άδιαμαρτύρητα καί παθητικά. Πίστευαν δηλαδή

οί Κύπριοι - καί ὅχι ἀδικαιολόγητα - ὅτι κάθε τους διαμαρτυρία θά καταστελλόταν καί θά πνιγόταν ἀπό τό ἀδυσώπητο φίμωτρο τοῦ κατακτητῆ, γιὰ αὐτό κι ἀνέμενε, σάν πνοή ἐλεύθερης βούλησης καί ζείδωρης αὔρας, τόν ὁμότιμό του ποιητάρη νά διατυπώσει, ἔμμετρα καί διπλωματικά, ἀκριβῶς τά ἴδια συναισθήματα πού διακατεῖχαν ὁλόκληρο τόν μαστιζόμενο ἀπό τίς θεομηνίες λαό τῆς Κύπρου.

Ό ποιητάρης Γεώργιος Καραγιάννης ἀπό τό Λευκόνοικο (γεννήθηκε τό 1892 καί πέθανε τό 1962) διεκτραγωγεῖ ὡς ἑξῆς τόν "Φοβερό πλημμυρισμό του Λευκονοίκου της 18ης Δεκεμβρίου 1934" στό ὁμώνυμο ποίημά του πού τυπώθηκε στή Λευκωσία στίς ἀρχές ἴσως τοῦ έπόμενου χρόνου. Άποτελεῖται ἀπό 173 στίχους καί μας παρέχει, δίκην ἐφημερίδας, ἀρκετές πληροφορίες γιά πρόσωπα καί πράγματα πού άνταποκρίνονται πλήρως στίς παρεχόμενες περιγραφές τῶν ἐφημερίδων καί τῶν ἐπισήμων έκθέσεων τῆς ἐποχῆς. Παραθέτω μερικά χαρακτηριστικά ἀποσπάσματά του καί πιστεύω πώς ὑπάρχουν ἀρκετοί ἐπιζῶντες σήμερα ἀπόδημοι πού θά θυμηθοῦν τά τραγικά γεγονότα της ώραίας αὐτης κωμόπολης, τά ὁποῖα ὑπηρξαν μιά ἐπιπρόσθετη αἰτία πού τούς ἔσπρωξε νά ξενιτευθούν:

"'Ο φοβερός πλημμυρισμός τοῦ Λευκονοίκου τήν 18ην Δεκεμβρίου 1934. Ποίημα συνταχθέν ὑπό Γεωργῆ Γ. Καραγιάννη ἐκ Λευκονοίκου. Τύπ. Κ. Κύρου - Λευκωσία."

Τό χίλια ἐννεακόσια πού τό τριανταένα τῆς Τζύπρους τά παράπονα ν' ἀκούσετε πού μένα.

Τό χίλια ἐννεακόσια εἰς τό τριανταδύο ἡ Τζύπρους μας ἐπέρασεν πολλά κακόν τόν βίον. Νά σᾶς τό πῶ σκοντολογιάν, ἔτσι μέ λόγια

λλία τῆς Τζύπρους μας ἡ φτώσια της ἤτουν ἡ ἀνομβρία.

Τό χίλια ἐννεακόσια πού τό τριαντατρία, ἐλᾶτε νά δροικήσετε τῆς Τζύπρους ἱστορία, ὥς τό τριαντατέσσερα ἤτουν ἡ ἀνομβρία.

Οἱ καημένοι γεωργοί μές ς τούντους τρεῖς τούς γρόνους ἐσπέρναν τζαί πού τά φτανά ἐπιάννασιν τούς σπόρους.

Έγιῶρκαν νακκουρίν ψουμίν ἡ Πάφου, τό Καρπάσιν,

ή Μεσαρκά ἔν ἔκαμνεν μέ κόλλυφα νά φᾶσιν.

Είς τό τριαντατέσσερα τά νέφη έχαμηλῶσαν, μές στόν Ὁκτώβρην ἔβρεξεν τζ ἐπότισεν

καμπόσα. "Έβρεξεν πάνω στόν ζυόν τζ' ἦρταν οἱ

ποταμοί μας, ὅσα ἤπιαν ἤπιασιν καλά τά ἄλλα ξερή ἡ γῆ μας.

Άκροαστεῖτε νά σᾶς πῶ λόγια καλά π' ἀνήκουν,

γιά τόν πολλύν πλημμυρισμόν πού 'τουν τοῦ Λευκονοίκου. Εἰς τό τριαντατέσσερα, δεκαοχτώ

Δεκέμβρη, ἔθελεν κάθε ποταμός τό μέρος του νά τό βρει.

Ήτουν ἡ ὥρα στές ἑφτά, μά τοῦ Θεοῦ

δυνάμει,

έθέλησεν ὁ Πλάστης μου κατακλυσμόν νά κάμει.

Κρεμμάζει νέφος στόν ζυόν, στράφτει τζ αί πουμπουρίζει,

άχάπαρα τά πλάσματα, τό ψέμαν είντ' ἀξίζει. Τζείνον τό νέφος πὄβρεσεν σιάζει κατά

τόν Νότον. στράφτει τζαί πουμπουρολοά, βάζει τζαί

φκάλλει κρότον.

Τά πλάσματα θωρούσασιν, άμμα παρακαλούσασιν νά μέν ι-σταματήσουν

Νά ρτουν γεμάτοι ποταμοί, νά πᾶσιν νά ποτίσουν.

Έσάζαν τούς ρησίωνες τους νά πιοῦσιν τά κρομμύδκια,

τζ ἄξυπνα ήρτεν ὁ Κρυός τζ ἐπάτησεν τά σπίδκια.

Ήρτεν μιά θάλασσα νερόν, ἐγέμωσεν τόν τόπον,

χαλά τά σπίδκια, παίρνει τα, δίχα νά κάμει κόπον.

Έτρεξεν τζ' ἦρτεν τόν Σ'εζάν τζ' ἐκράτεν πού 'ν' τοῦ Σ' ήρα, ὥς τό παζάριν τό νερόν μές στό χωρκόν

πλημμύρα.

Κτυπα γυρόν πού 'ν' τοῦ Μαρκή τζ' αί πά' κατά τοῦ Τσάκρα.

τόν καφενέν τοῦ Φώτιου ἐτσίλλαν τον μιάν ἄκρα.

Συνάμα ήρτεν τζ ὁ Σεζάς τζ αί εῖνος χυμωμένος. πού τουν ξερός, κατάξερος, πού γρόνια ξηχασμένος.

Ό χυμωμένος ὁ Σ' εζ' άς, ὁ ξηχασμένος Κότζ ιας,

ἐτρύπησέν τους τήν Τζαμήν πού δκιάβαζεν ὁ Χότζιας.

Τζείντο γιοφύριν τοῦ Σ'εζα ἔν εἰσ'εν

τζ ἔμπαιννεν ἄμετρον νερόν μές στοῦ Τζυπρῆ τό χάνιν.

Ή ρήση ἡ ἀνόρπιστη ἐθέλησεν τά τρέξει τζ είαν την μέ τ' άμμάδκια τους σπίδκια νά καταστρέψει.

Έματσωθήκαν τά νερά τζ αί τιτσ'υρολοοῦσαν,

σάν ψάρκα μές στήν θάλασσαν τά σπίδκια κολυμπούσαν.

Γύρνει καμήλους ὁ Κρυός, κουτρουμπελλά τά σπίδκια.

τσάππες, βολίτζια τό νερόν παίρνει τα σάν τά φίδκια.

Έπηρεν ρεσπερόσπιτα, σπίδκια κατοικημένα. πον άθθυμοῦνται πρωτινοί πότε εν' πού 'νι

κτισμένα. Καθ' αὐλοτόπιν ἔφηννεν ἀλλοῦ μισόν. άλλοῦ 'ναν-

> Τοῦ Τρύφωνα, τοῦ Περικλή, τοῦ Κκαντωνή, τοῦ Πιτσυλλή, εν εφηκεν καχόλου

τζαί του Μαντρίτη του φτωχου ἔκαμέν τα του βώλου.

Γιά τόν Μαντρίτην τόν φτωχόν εἶπαν μου νά πιστέψω

έδησαν τον μέ τό σσοινίν τζ έβκάλαν τον άππέξω.

"Οσοι ἐκόψαν ἔσσω τους τά σπίδκια τζ έχωροῦσαν έδηνναν τους με τά σσ' οινιά τζ' έξω τούς έτραβούσαν.

Τοῦ Άντωνη τοῦ Σηρουδκιοῦ, τοῦ Φάλα τζαί τοῦ Βλούρου.

Βασίλη, Πάκκα, Τζυρκακό, τά σπίδκια τοῦ Φασούλα.

öπου ἐβάρεν τό νερόν ἐχάλασέν τα οὕλα.

Μονόφωνα τά πλάσματα ἐκλαῖαν τζ έφωνάζαν

τζ αί τόν ἀφέντην τόν Θεόν οὕλοι τους ἐδοξάζαν τζ ἔν ἀκουοῦνταν οἱ φωνές πού τά νερά πού βάζαν.

Έθώρουν μέ τ' ἀμμάδκια μου τζ αί μέ τά φκιά μου δροίκουν, ἔν' δεύτερος Κατακλυσμός πού 'τουν τοῦ

Λευκονοίκου.

Οὔλα τά κατωῖτικα τά σπίδκια 'ν'

φουσκωμένα, έπηα τζ εία τζ εν ήβρα ἀσάλευτον κανένα.

Όσα χουν θεμελιούς ψηλούς μπορεῖ νά τααντέσουν,

πώς έξησειμωνιάσασιν, μά τοῦ τζαιροῦ 'ννά ππέσουν.

Κουβέλλες, αίγες, ὄρνιθες, <γάρους> καταραμένους ἐπῆρεν τους ὁ ποταμός στούς κάμπους μας πνιμένους.

Έσπάσασιν οὶ πότσες τους τζαί τά γυαλιά τῶν λάμπων,

κρεβάδκια τζαί παπλώματα, μαείρισσες, χαλκώματα έπηρεν τα στόν κάμπον.

Σκάφες τζ αί κουπποσάνια τζαί χάπιες τζαί πιχάρκα

έσκόρπισέν τα τό νερόν άλλοῦ πυκνά τζ ἀνάρκα. Έπηρεν τους τά ρούχα τους τζούλην τήν

καλανκιάν τους

τζ έμεῖναν άνυπόλητοι, τιτσίρκα τά παιδκιά τους. Τζ αί ὁ ἀγροτικός γιατρός εἶσ εν πολλύν

πόμπαιννεν έσσω του νερόν τζ έν τόκαμεν χαττίριν.

Τσαγκάρηες, σκαρπάρηες έμπόρους τζ αί μπακκάληες **ἔμπην στά μαγαζιά τους** 

ἔστησεν ζάμπαν τό νερόν τζ ἐμάλλωννεν μιτά τους,

έπηρεν τους τά ρύζια τους, τά λάδκια τζαί τ' άλεῦκα τους, τζαί τά ζαχαρικά τους.

"Αν ήτουν τοῦτοι μανιχά, ἴσ' ιαν νά πῶ, έφκιοῦσαν, πού κόψαν τό βερεσιέν τρεῖς γρόνους ίζ ἕν

έδκιοῦσαν. Έπῆρεν τους τά ἥμισα, δίχα ππαράν νά

τζ εἶπεν τους νά τά γράψουσιν τζ αί νά τούς τά πιερώσει.

Είπα καμπόσα τοῦ Κρυοῦ τζ ἐδίκλησα στήν Δύσιν,

νά σᾶς τά πῶ καθεαυτόν είντα καμεν ἡ ρήση. Έπάτησεν τήν Τζ υρκακούν, τόν γρουσοφόν Άνδρέαν,

Καντούναν, Ζίγκον τζαί Φουντζήν ἔκαμέν τους παρέαν.

Ή ρήση ή ἀνόρπιστη είπεν τους ἔννά τρέξω τζ ἔμπαιννεν ἔσσω τους νερόν τζ ἐφκαίννασιν άππέξω.

Έβάλλαν εἰς τές πόρτες τους σακκοῦλες τζ αί σανίδκια.

ἔδιωξεν ἕναν μαχαλλάν ἡ ρήση πού τά σπίδκια.

"Εστησεν μιάν όρκάν νερόν, ἕκαμε τταϊμίνιν,

πού ἔν τό χῶρεν νά περνᾶ πουκάτω τό γιοφύριν.

Είς τήν πλημμύραν πάντοτε τά λόγια πολλυνίσκουν τζ αί τοῦτοι τά φταισίματα τοῦ γιοφυρκοῦ τά

βρίσκουν.

Άκόμα άλλόνα νά σᾶς πῶ· κάτω πού 'v' ἡ περβόλα,

τά σπίδκια πού 'τουν στόν γυρόν ἐφούσκωσέν τα őλa.

Ἐπονατσάραν τά νερά, τά σπίδκια ἐπλυμάναν τζ ἔβκαιννεν ἄλλος βουννισμός πού τῶν πλασμάτων κλάμαν.

Όλόπηλα τά πλάσματα ἐκλαῖαν τζ

έλαλοῦσαν

τζ αί τόν ἀφέντην τόν Θεόν τόν ἐπαρακαλοῦσαν·

νά πάρει ἀέρας βαρετός, τά νέφη νά σκορπίσει τζ αί τές δυνάμενες βροσές πάνω νά τές κρατήσει.

Ούλους τούς πλημμυροπαθείς έθώρουν

τους κλαμένους. ούλα πού νάην βκάλλουσιν πόσσω τους πεθαμμένους.

Έκλαϊαν γιατί ἔν εἶχαν σπίδκια νά κατοικήσουν, μέ στρώματα νά κοιμηθοῦν, μέ ροῦχα νά

φορήσουν.

Τούτους τούς πλημμυροπαθεῖς ὅποιος τούς βοηθήσει σάν νάην πιάσει ἐκκλησιάν πού τζ' ινουρκής νά

Τοῦ Λευκονοίκου οἱ καλοί εὐτύς έπροσπαθήσαν τζ έβκάλαν τές γεναῖτζ ες τους τά σπίδκια τζ ένυρίσαν τζ ήβραν τους ροϋχα καθαρά τζ αί τούς οίκονομήσαν.

Τζ αί τζ είνους τούς φτωχούς φτωχούς πού μείνασιν τζ έχάσκαν

ριάλια τούς ἐδώκασιν τζ ἑκάμασιν τό Πάσκαν.

Ό Κυβερνήτης, Δοικητής ἥρτασιν τζ έξετάσαν είς τές τριάντα του μηνός τά σπίδκια πού χαλάσαν.

"Αμα τές εἶαν τές ζημιές πού κάμαν οἱ πλημμύρες,

ο Κυβερνήτης ἔδωκεν τσ' έκκιν γιά δέκα λίρες. Τζ ἔφερεν τζ ὁ Τοποτηρητής ἀλλό τριάντα

τζ είπαν στούς πλημμυροπαθεῖς νά τούς τές κάμουν μοῖρες.

Είς τές τριάντα του μηνός τά νέφη ἐποτζ

τζ αί γιά τούς πλημμυροπαθεῖς ἐπιτροπήν

έβάλαν.

Έβάλασιν ἐπιτροπήν τζ ἐβκῆκαν τζ έγυρίσαν. σπίτιν πού σπίτιν τοῦ σπιδκιοῦ τά ἐπαρατηρῆσαν

τζ αί τρεῖς χιλιάδες χασιμιές λίρες τούς έκτιμησαν.

Τές πόρτες έξηπόρτωσεν τζ έκαμεν τες σανίδκια.

ἐπάτησεν, ἐπάττισεν τρακόσια δέκα σπίδκια.

Ώς τζ αί τές σιερόπορτες πού τές έστερεῶσαν,

έκτύπησέν τους τό νερόν τζ έγεῖραν τζ έζαῶσαν.

Ἡ Άγγλική Κυβέρνησις πέρκι τούς βοηθήσει τζ αί πολιτεῖες τζ αί χωρκά κάθε φτωχοῦ τζ αί χτίσει.

Φροντίζει τό Λευκόνοικον ὅσον τζ ἄν ίμπορήσει, νά δώκει λίρες περισσές, σπίδκια νά τούς ί-

χτίσει. Είπαν μου τέλεια ὕστερα, ἔν ἔγραψα τήν

ὥραν, ἔπεψεν ἀλλό ἑκατόν ἐννιά λίρες ἡ Χώρα.

Ό ἐπουράνιος Θεός νά 'ν' πάντα βοηθός τους,

őσοι ἐβοηθήσασιν, ἄξιος ὁ μισθός τους.

Ποά π' ἀππέξω τοῦ χωρκοῦ, τήν στράταν τοῦ Ψελλάτου,

οΰλα πού νά 'σ' εν θάλασσαν στούς κάμπους τζ' έτζ οιμάτου.

Πὄξω πού τό Λευκόνοικον πού παν είς τό Ψελλάτον,

ή θάλασσα πού τόν βορκάν σάν πού κατέβην κάτω.

Έτρεξεν ὁ Γεννιήτερες τζ ήρτεν πού πάνω κάτω

τζ είπαν μου πώς έχάλασεν τό ἤμισον Ψελλάτον. Τζ' αί μές στόν Μαραθόβουνον, καθώς μοῦ

ίστορησαν, πού τήν πλημμύραν τήν πολλήν, ὁ κόσμος ἐπαττίσαν.

Της μηχανής του Τζυρκαλλή ἔχωννεν τά λιχάρκα τζ αί τό νερόν ἐπῆρεν τα στούς κάμπους τά

γομάρκα. "Ως τές ἀβάτζηες τό νερόν ἐσκούλλιζεν τούς μύλους,

κρεβάδκια τζ αί παπλώματα, μαείρισσες, χαλκώματα, έπηρεν τζ' αί τούς σ' οίρους.

Ώς ἑκατόν λίρες ἡ μιά εἶπαν μου ἐκτιμῆσαν, άλλά 'ν ί-ξέρω τοῦ φτωχοῦ, ἄν τοῦ ἐβοηθῆσαν.

Τόν ἐπουράνιον Θεόν ὁ κόσμος νά δοξάσει, έτσι βροσή δυνάμενη νά μέν ί-ξαναπιάσει.

Είμαι φτωχός ἀνήμπορος τζαί ὅσοι μέ λυπάστε.

τόν κόπον πού τό σύνταξα πὂναν χαρτίν γοράστε.

Τζαί πάρτε το στό σπίτιν σας τζ άννοίξετε δκιαβάστε τζαί τόν ἀφέντην τόν Θεόν ἀπού καρδιᾶς

δοξάστε".

Δύο χρόνια άργότερα, καί συγκεκριμένα στίς 4 Δεκεμβρίου 1936, μιά νέα τραγωδία ἀπό πλήμμυρα τοῦ ποταμοῦ Ἀσέλεια, μέ τέσσερα τώρα θύματα, ὸδήγησε τόν γνωστότατο ποιητάρη Χαράλαμπο Αζινο (γεννήθηκε τό 1905 στό χωριό

Φιλούσα) νά ἐκδώσει, τό 1937, στή Λευκωσία τό ποίημά του "Τό τσάκρι τοῦ ποταμοῦ τῆς Άσέλειας καί τά τέσσερα θύματά του". Άποτελεῖται ἀπό 245 δεκαπεντασύλλαβους όμοιοκατάληκτους ζευγαρωτούς (αα) στίχους, στό δέ έμπρόσθιο μάλιστα έξώφυλλό του δημοσιεύει καί τή φωτογραφία ένός ἀπό τά τρανικά θύματα, τοῦ Τούρκου δικηγόρου Σουλεημάν Σιεφκέτ. πράνμα παρεμπιπτόντως μαρτυρεί ὅτι οἱ Κύπριοι ποιητάρηδες ἔγραψαν μέν στήν Ἑλληνική διάλεκτο τῆς Νήσου, ἀλλά εἶχαν τήν ἴδια ἐπίδραση πάνω τόσο στούς ελληνες, ὅσο καί στούς Όθωμανούς τῆς Κύπρου. Στήν πιό πάνω μάλιστα τραγωδία, ὅπως τήν περιγράφει ὁ "Αζινος, δύο ἀπό τά θύματα ἦταν "Ελληνες καί δύο Όθωμανοί, παρόλο πού ὁ ποιητής δέν κάνει καμιά διάκριση στόν τομέα αὐτό. Γιατί τότε ὁ λαός τῆς Κύπρου ἦταν ἀκόμα ἑνωμένος, οἱ δέ τύχες του ήταν ταυτόσημες. Έχουμε μάλιστα μαρτυρίες ὅτι σέ περιπτώσεις θεομηνιῶν, ὅταν οἱ ἀγρότες ἀκολουθοῦσαν κατανυκτικά τή τῶν 'Αγίων λιτάνευση Εἰκόνων, συμπεριλάμβαναν μεταξύ τους καί Όθωμανούς, ἄγνωστο ή ἀνεξάρτητα ἄν μεταξύ αὐτῶν ὑπῆρχαν καί πολλοί κρυπτοχριστιανοί, κατάλοιπα τῶν χρόνων τῆς 'Οθωμανικῆς κατοχῆς τῆς Μεγαλονήσου.

Γνωρίζουμε δέ, ἐπίσης, ὅτι οἱ ποιητάρηδες, ἀνεβασμένοι πάντοτε εἴτε σέ μιά καρέκλα ἤ σέ βάθρο, τραγουδοῦσαν τίς ποιητάρικες αὐτές συνθέσεις τους ἀκόμα καί στή διάρκεια τῶν Ὁθωμανικῶν θρησκευτικῶν ἑορτῶν - τῶν μπαϊραμιῶν - μέ ἀκροατήρια ἀποτελούμενα τόσο ἀπό Χριστιανούς ὅσο καί ἀπό Μουσουλμάνους Κυπρίους. Παραθέτω δέ τό πιό κάτω ἀπόσπασμα ἀπό τό ὑραῖο αὐτό ποίημα τοῦ Ἅζινου, τό ὁποῖο δείχνει, μεταξύ ἄλλων, καί μιά πιό ὥριμη καί ἀσφαλῶς πιό προχωρημένη ποιητική ἔμπνευση καί παραστατική δεινότητα:

"Τό τσάρκι τοῦ ποταμοῦ τῆς Ἀσέλειας καί τά τέσσερα θύματά του. Συμβάν τές 4 Δεκεμβρίου 1936. Ποίημα ὑπό Χ. Μ. "Αζινου Έκ Φιλούσης Πάφου 1937".

Πού Δύσιν ὥς Ἀνατολήν καί πού Βορράν ὥς Νότον

καί κάθε πίστιν καί φυλήν τόν κόσμον προσκαλῶ τον.

Νά σωρεφτοῦν τριγύρω μου, μέ τάξιν νά σταθοῦσιν,

γι' αὐτά πού πρόκειται νά πῶ νά μοῦ ἀκροαστοῦσιν.

΄ Ως ποιητής πού βρίσκουμαι, τό θεωρῶ καθῆκον

νά γράψω τοῦντο ποίημα, ἐνθύμιον νά τό ᾿φήκω. (....)

Λοιπόν τήν πρώτην τοῦ μηνός ἀρκίνησεν νά βρέσει

καί τό νερόν τούς ποταμούς πολλύτερον νά τρέσει.

Μέχρι τήν Πέμπτην τό πρωΐν ή γη ήταν ζυμάριν τζ οἱ ποταμοί ἐτρέχασιν σκεδόν ἕναν καράριν.

Παρασκευήν πού τά νερά πιλέ 'ν

έσταματήσαν,

οί ποταμοί τῶν γιοφυρκῶν σκεδόν ἐξησ'ειλῆσαν.

Τ' ἀρκάτζι ἱα κατηντήθησαν δεντρά τζ ἐξεριζῶνναν τζ αί τά νερά τούς ποταμούς παμπόρκα ἐσηκῶνναν.

Δκιαρίζος, ἕνας, ὁ Ξερός, πού 'ταν κατεβασμένοι καί τῆς 'Ασέλειας τοῦτοι τρεῖς ἦταν ξησ'ειλισμένοι.

"Όσον τοῦ τρίτου τά νερά, τά μαῦρα, τά κλεισμένα, πού κάμαν μάνες τζ' αί παιδιά σήμερ' όρφανεμένα.

Πάνω στό πόδιν, φαίνεται, τοῦ γεφυρκοῦ ΄χεν ὕλην τζ ἐκτύπαν πάνω τό νερόν στου γεφυρκοῦ τά σ΄ είλη.

Μέσα στήν μέσην ἔππεσεν, ἐγίνην κουκουφέλλα τζ οὶ πάντες 'κόμα στέκουντο σκεδόν σάν τήν οὐμπρέλλαν.

Λοιπόν τά αὐτοκίνητα σάν ποντικοί στήν τσάκραν

εναν έναν ἀρκεψασιν νά ρεσσουν πού τήν ἄκραν. Πρῶτος ἐφτάνει ὁ Σαλήχ στοῦ γιοφυρκοῦ τόν πόρον

μαζί μέ τόν Σουλεϋμάν Σεφκέτ, τόν δικηγόρον. (....)

Ό μακαρίτης ὁ Σεφκέτ μαζίν μέ τόν Σαλήχην ἦταν τά πρῶτα θύματα κατά κακήν τους τύχην. (....)

Δεύτερον ἐπιβατικόν ὁ Σταῦρος ὁ σωφέρης τζ ὁ Λύσανδρος ὁ πκιερωτής, πὄν' γενικός κα'σέρης.

Ὁ ἴδιος ποιητάρης Ἅζινος, μαζί τώρα μέ τόν συνάδελφό του Άναστάση Γρίβα (γεννήθηκε στήν Έπισκοπή Μωροῦ Νεροῦ τό 1890 καί πέθανε τό 1961), ἀσχολήθηκαν μέ τήν "Τραγωδία τους πλημμυροπαθεῖς" (ὅπως ἐπιγράφουν τό ποίημά τους), πού ἔγινε στίς 21 Δεκεμβρίου 1949. Στό έμπρόσθιο έξώφυλλο μάλιστα παρατίθενται καί χαρακτηριστικές φωτογραφίες τῆς γέφυρας τοῦ θανάτου καί τοῦ μοιραίου αὐτοκινήτου, ἐνῶ μέ τό ἴδιο συμβάν ἀσχολεῖται καί ὁ Ἀραδιππιώτης ποιητάρης Άνδρέας Μαππούρας στό ποίημά του "Ή φρικτή τραγωδία τῶν 17 πλασμάτων ἐκ τῆς πλημμύρας είς τό γεφύρι τῆς Ἀφάνειας - "Ασσιας - Τριῶν ἄλλων εἰς τό πέντε μίλι Άμμοχώστου -Λάρνακος τήν 21 Δεκεμβρίου 1949". Τό πρῶτο ποίημα τῶν Ἄζινου - Γρίβα ἀποτελεῖται ἀπό 210, ένω έκεῖνο του Μαππούρα ἀπό 230 στίχους. Ἀπό τά ποιήματα αὐτά παραθέτουμε μικρά χαρακτηριστικά ἀποσπάσματα:

"Ή τραγωδία τούς πλημμυροπαθεῖς 21. 12. 949. Χ. Μ. "Αζινος - Α. Ι. Γρίβας"

Πάλιν μέ θλίψιν στήν καρκιάν τζ αί πικραμμένα σείλη τζ αί δακρυσμένους ὀφθαλμούς νά σᾶς καλέσω, φίλοι.

"Οσοι σταθοῦν τριγύρω μου, ὅσοι ἀκροαστοῦσιν,

(....)

στοισ' ηματώ πολλές λίρες, ἄν δέν κλαμουριστούσιν.

Φαίνεται πλησιάζουμεν στά ὕστερα τοῦ τζ άρκίνησεν τζαί δείχνει μας σημάδκια ὁ Θεός μου.

Κάμνει σεισμούς τζαί κεραυνούς, πλημμύρες, ἀνομβρίες,

ϊσως τζ αί κόψουμεν τζ έμεῖς ἀπό τές ἁμαρτίες,

"Οπως τζαί φέτος εϊχαμεν μεγάλην ἀνομβρίαν

τζ εἴχαμεν οἱ ρεσπέρηδες πολλήν ἀνησυχίαν,

Άρκέψαμεν νά κάμνουμεν δεήσεις,

λιτανεῖες

τζ αί ἀγρυπνίες μάλιστα μέσα στές ἐκκλησίες.

Δετζέβρη στές δεκαεφτά σάν ήταν καλοτζαίριν,

ήταν ἡμέρα Σάββατον κοντά στό μεσομέριν.

Άρκίνησεν ὁ Πλάστης μου καταπαντοῦ νά βρέσ'ει

τζ ἔναν καράριν τό νερόν τούς ποταμούς νά τρέσ'ει.

Έσυνεχίσαν τά νερά Κυριακήν, Δευτέραν έζόφφωσεν κατά παντοῦ οὕλλην τήν άτμοσφαίραν.

Τήν Τρίτην νύχταν μάλιστα όλομερίς

Τετάρτην,

έτρέχαν κάτω σιονωτά οὔλλα τόν καταρράχτην.

Π' αὐλάτζιν ὥς παραύλακον τότες έπιντωθηκαν

τζαί τά νερά τούς ποταμούς θάλασσες έγινηκαν.

Ποπανωθκιόν τῶν γιοφυρκῶν πολλά έξησ'ειλίσαν

τζαί μές στές στράτες τά νερά παντοῦ έπλημμυρίσαν.

Σέ τέθκοιον βροχτινόν τζαιρόν, σέ τόσην τραμουντάναν.

πού χάνει [ἡ] μάνα τό παιδίν τζ αί τό παιδίν τήν μάναν,

έκατοντάδες πλάσματα ἕν' πού ξησπιτωθήκαν, σέ ἐκκλησιές τζαί σέ τζαμές νύχτες έτζοιμηθήκαν.

Οἱ καταρράχτες τ' οὐρανοῦ καθεαυτόν ἀννοῖξαν

τζαί πλημμυρίσασιν τήν γην ὁπόθεν ἐτυλίξαν.

Γιατ' οἱ 'στραπές μέ τές βροντές δεντρά έξηριζώνναν

τζαί τά νερά τούς ποταμούς παμπόρκα έσηκωνναν,

Πολλοί μέ τ' αὐτοκίνητα ἐκόψαν μές στές

ταξιά τζαί ἄλλα φορτηγά γεμάτα ἐπιβάτες.

Πολλούς ἐπῆραν τά νερά, ψυσιήν έπαραδώσαν,

πολλοί ἐκαταφέραν τά τζαί φύαν τζαί νλιτῶσαν.

Τό πρῶτον θύμα τό λοιπόν τοῦ πρώτου αὐτοκινήτου

έγίνηκεν στό δίστρατον κοντά στήν Άσ' ερίτου.

Τώρα ἔν' ἡ συγκίνηση, ὁ πόνος τζαί τό κλάμαν, κοντά στήν "Ασσίαν δηλαδή ἐπαίχτην ἄλλον

δράμαν. Άφάκειαν, Άσσιαν, δηλαδή στῶν δκυό

χωρκῶν τήν μέση,

έστήσασιν οἱ δαίμονες τοῦ σκοτωμοῦ ροθέσιν.

Ήταν γιά τά αὐτοκίνητα στημένη μιάλη τσάκρα, τό δείλις π' ἀρκινήσασιν νά ρέσσουν πού τήν νάκρα.

(....)

"Η φρικτή τραγωδία τῶν 17 πλασμάτων ἐκ τῆς πλημμύρας είς τό γεφύρι τῆς Άφάνειας - "Ασσιας. Τριῶν ἄλλων εἰς τό 5ον μίλι Άμμοχώστου Λάρνακος τήν 21/12/1949. Ποίημα συνταχθέν ὑπό τοῦ Άνδρέα Π. Μαππούρα ἐξ Άραδίππου".

Πού Δύσιν ὤς Άνατολήν καί πού Βορράν ὥς Νότον

καί πού τά πέρατα τῆς γῆς τόν κόσμον προσκαλῶ TOV.

Νά συναχτεῖτε 'δαχαμαί ὅλοι σας ἕναν άλλά συγγνώμην σᾶς ζητῶ νά μέν κάμνετε

κρότον. Δέν θά σᾶς πῶ γιά ἔρωταν, δέν θά σᾶς πῶ

γιά φόνον, διά τόν φόβον τοῦ Θεοῦ θά τραγουδήσω μόνον.

Πού θέλησεν ὁ Πλάστης μου γιά νά μᾶς

κατακλύσει, μανάδες, χήρες κι όρφανά ἕξαφνα νά ἀφήσει.

Έβύθισεν πολλά χωρκά στό πένθος τοῦ θανάτου

καί σπάραξεν κάθε καρκιάν καλού κακού πλασμάτου.

Έχάσαμεν γονιοί παιδιά, μόλις ἀναγιωθῆκαν

καί ἄδικα τά ἄμοιρα στόν ποταμόν πνιγήκαν.

Ἡ ἀτμοσφαίρα βρίσκεται σήμερον λυπημένη, πού τά πολλά τά θύματα ἔν' μαυροφορημένη.

"Εν' 'κοσιδυό τά πλάσματα πού πῆαν καί

χαθήκαν,

μές στης πλημμύρας τό νερόν άθωα έπνιγηκαν. Είναι πού τά πρωτάκουστα τῶν τελευταίων

χρόνων,

ποττέ του δέν θά ξεχαστεῖ αἰώνας τῶν αἰώνων. Άκροαστεῖτε νά σᾶς πῶ τωρά τά γεγονότα,

ἔστω καί ἄν τά γράψασιν ἐφημερίδες πρῶτα. Μέσα στό σαρανταεννιά, μές στόν

Δεκέμβρην μήναν,

πολλές μάνες ἐχήρεψεν καί ὀρφανά ἐμεῖναν.

Σάββατον στές 17 μηνός τοῦ Δεκεμβρίου άρχίνησεν καί ἔβρεχεν μέ θέλημαν Κυρίου.

Σ' ὅλην τήν Κύπρον ἔβρεχεν χωρίς νά σταματήσει

καί δέν ἔμεινεν ποταμός χωρίς νά πλημμυρίσει. Έσυνεχίσαν τά νερά καί λάμναν ὥς τήν

Πέφτην κι ὅλου τοῦ κόσμου ἡ ψυχή στόν φόβον

έστερεύθην.

Πολλοί στές πόλεις ἔμειναν μέ τ' αὐτοκίνητά τους

καί δέν ἀποφασίζασιν νά πᾶν εἰς τά χωρκά τους.

Ήταν σωστός κατακλυσμός ὁ κόσμος πού θωρούσαν. πολλοί δρόμοι ἐκόπησαν, γιοφύρκα ξεχειλοῦσαν.

(....)

(συνεχίζεται)

## **OLYMPIC GAMES - ATHENS 2004**

The Schedule

# For 18 days, Greek Stadiums will be the Centre of the World

August 2004. Thessaloniki, Patras, Heraklio, Volos. The eyes of the entire world will be on Greece as the Olympic Games get under way in the cities hosting the footbal tournament. The competition kicks off on 11th August, and the final whistle will sound on Sunday 29th August, after the women's final, bringin down the curtin on the great occasion.

During those 18 days (only footballwill be played on the first two, with the Opening Ceremony taking place on 13th August) competitions will be held in 37 sports, and a total of 301 gold medals will be awarded. In Athens on Saturday 14 August, with the music of the spectacular opening ceremony still echoing in their brains, the cyclists in the centre of Athens will have to focus all their concentration on the road race. Diving, beach volleyball, sailing and artistic gymnastics all start ont he same day.

The Olympic Games will have begun. And every day, the competition schedule will become fuller and more fascinating, as athletes from every corner of the world enter the fray: men and women who have trained their whole lives for the highest honour and a place on the podium, and those who dream purely and simply of taking part.

Sunday 15th August. In the sailing, the competitors in the Mistral class will have their first outing, and the tennis and baseball tournaments will start, along with first the men's and then (on the following day) the women's water polo. The swimming competition will be hotting up, and records once thought unbeatable will have begun to tumble.

In the weightlifting, the 62 kg category will take the stage. Monday 16th August ushers in the new week with archery, artistic gymnastics, badminton, baseball, basketball, beach volleyball, boxing, diving, fencing, handball, hockey, judo, riding, rowing, sailing, shooting, softball, swimming, table tennis, tennis, volleyball, water polo and weightlifting. Twenty-three sports in action.

The canoe and kayak stalom races tart on Tuesday 17th August, and on the next day we will have the chance to see the finals of the archery in the Panathinaiko Stadium, the finals of the three-day event, the 63 kg in the women's weightlifting and the 69 kg in the men's, and the cycling time-trials.

The 77kg in the men's weightlifting will be held on Thursday 19th August, and the 85 kg on Friday 20th August. On the same day, athletics wil take centre stage, bringing us top sporting escitement until the end of the Games. Every day will feature great athletes, great records and thrilling action. The final of the women's 100 metres is on 21st August, and on the following day, the final of the men's 100 metres, the men's hammer and discus and the women's marathon. The final of the men's 200 metres will

be held on Thursday 26th August, with the women's javelin and long jump finals a day later: Saturday 28th August brings the final of th men's javelin, and Sunday 29th August, the men's marathon.

On the same days, of course, competition in other sports will be reaching a climax. On 21st August, the men's doubles final in the table tennis will take place, and on Sunday 22nd August, the final of the rings in the artistic gymnastics. This is also the day when women's freetyle wrestling makes its debut, the firs time the sport has been included in the Olympic Games.

Monday 23rd August is a day of finals in the gymnastics. It will also be the finals of the men's singles in the table tennis, while flatwater canoe and kayak racing and synchronised swimming make their first appearance. The final of the beach volleyball will take place on Tuesday 24th August, while Greco-Roman wrestling will be held across three days (24th, 25th and 26th), followed by three days devoted to freestyle wrestling.

We are now at the heart of the schedule, with the preliminary rounds gradually giving way to thrilling finals in every sport. From 25th August, the tennis competition will enter its final phase, and the triathlon will be held on 25th and 26th. The final of the women's water polo will take place on 26th August, which is also th day when the taekwondo competition gets under way. For three days, rhythmic gymnastics will enter the spotlight, and for two days (27thand 28th) mountain bike cycling. The last two days are awash with finals. Int he rhythmic gymnastic team event, the wrestling, and all the team competitions. The Olympic Games will have come to an end.

But they will never be erased from our memories.

tr



## THE PARTHENON MARBLES

# "The Marbles: a case to answer...."

The Parthenon on the Elgin Marbles sage is a lone running argument and time has come for a big deal, now that both sides are in a totally different state than 200 years ago. At this turning point in history, John N. Faraclas went and talked to Richard Allan, Liberal Democrat MP and a leading Parliamentarian for their return in Athens.

I understand that you are in favour of having the "Elgin" Marbles returned to Greece. How do you overcome the fact that Lord Elgin had legal entitlement to the Marbles granted to him by the then legitimately recognised Ottoman Governor?

What we are trying to do is to move the debate on from arguments about very complex legal questions of what happened 200 years ago. There are as many opinions as there are commentators on this subject, as some people believe that the Ottoman decree that permitted Lord Elgin to take the Marbles was false, some believe that all kinds of bribery and things went on, others believe it was legal. We don't think its worth spending a lot of time going over that debate, in the same way that it is very hard to go over a whole series of arguments about European History depending on who occupied who at which time. We think really the argument now has to be about where the Marbles are best displayed in the future, so it is about our common European culture which we now have in 2003. We spent the last 30-40 years building up the European Union and we ought to now be thinking of ourselves in that European context, rather than worry too much about whether somebody was right or wrong 200 years ago.

the

The British Museum was set up with the purpose of enabling scholars to view artifacts from all over the world in one place and to be able to make comparisons. Surely the "Elgin" Marbles are part of this constitution?

I support the essential mission of the British Museum and their own slogan is "Illuminating World Cultures", they are trying to shed light on all world cultures, by exactly as you say, bringing together artifacts from different cultures, different places and different times and I think that's a very noble mission, I love the Museum, but what our question is whether it has to be the Elgin Marbles that are the examples of Classical Greece within that collection. I think that there are plenty of examples of artifacts from Classical Greece which would better show that Greek culture in a museum in London than the Marbles, and that the Marbles do not really fit within the collection, because they are architectural pieces from a particular building that is still standing, and that makes them exceptional. I don't see the Marbles in a way as simply pieces that could be moved around like a painting. They are pieces of architecture. if the Parthenon no longer existed, if there was no building there, if it had been completely

destroyed, then maybe the Marbles would be happy in London, but the fact is that the building is there, and as long as the building is there then I think we'll always be ashamed that the Marbles should be separated from the building and many of the people who go and see the Marbles clearly feel the same way. When we carried out an opinion poll of how people felt, most British people felt Marbles should go back and of those people who actually had been to go and see them in the British Museum, more of those thought they should go back, than the general population, in other words most people who actually go and see them in the Museum, I think feel a very strong sense of disappointment. They are not the best objects for illuminating classical Greece, and as I say I think there are other collections and the Greek Government has said that they are prepared to offer other collections, would do this much more effectively. So the British Museum can still fulfil its mission of showing the World's Cultures together with other artifacts than the Parthenon or the Elgin Marbles.

In order for the Marbles to be returned, the UK government of the day would have to overrule the legitimate constitution of the British Museum. It is unlikely that the Trustees of the British Museum would agree to the Constitution being overruled by any Government, and would not this create a dangerous precedent, i.e.: politicians overruling established law?

The British Government have said that it is a matter for the Trustees in the British Museum, and ideally I would like to see the Trustees of the British Museum agree to this as people who are interested in the Museums. I would like the Trustees to agree that the best place to display this part of their collection is in Athens and another significant change that has happened in the debate recently, that wasn't there before, is that the Greek Government have said that ownership of the Marbles is no longer the most important question, in other words the British Museum could continue to own the Marbles, but they will be displayed in Athens. And I think it is much easier, still difficult, but it is easier for the British Museum Trustees to decide for museum reasons and cultural reasons they wish to display the Marbles in Athens if they retain ownership and I think that's entirely possible. If there is no agreement then there is still the question of the way in which the Marbles arrived at the British Museum and that was by a law, so in a sense it is different, it would be exceptional but there is still an argument for the Marbles if it were to come to that to leave the Museum by law, because that's how they got there, a specific Act of Parliament put them there, it was a political decision to put them in the British museum and therefore if it came to requiring a specific decision to take them out again, then that would be completely appropriate in this case, because as I say of the way the Marbles got

here, that they were put there by Parliament, in an Act of Parliament and that's exceptional, that's not normal obviously for museum collections, but as I say I hope the Trustees are the ones who will actually feel that yes this is right for the Marbles for the good of the British Museum to go in display in Athens.

Much of the 40% of the Parthenon marbles still in Athens are in a very poor condition, whereas the "Elgin" marbles are in a relatively good condition. Would it be legitimate, in the event of their return, for the British Museum to be financially re-imbursed for all the expenses of looking after the marbles since 1816, and how would you calculate the costs?

This is a very sensitive area, I think that there is no doubt that the marbles that ended up protected in a gallery in London have survived far better than those which were left on the Parthenon, but clearly for most of that time Athens was very underdeveloped as a city, was incredibly poor, it was a very different situation then from today. But there are criticisms that the British Museum have not done the best they could with the Marbles, and there was particularly strong criticisms of a cleaning project that took place sometime ago, whereby it was felt the Marbles were damaged in the process of cleaning. So there are scholars who argue guite strongly what the British Museum has done whilst is clearly better than leaving them out in the open, has not been the best. But again I don't think that we want to argue too much about the care that took place 200 years, our attitude very much is that it n a sense this is our common European Heritage, museums, like the British Museum in London and like the new Acropolis Museum in Athens, should be able to work together for the benefit of their visitors, and both Athens and London have millions of international visitors each year from all from all across the European Union. there are thousands of British people going to the Museums in Athens and thousands of Greeks to the Museums in London, so they ought to be able to find some kind of accommodation between them. We shouldn't be worrying too much about who did what in the past again, it may be finance does come into it, the British Museum has a real problem with finances at the moment, that maybe one of the incentives for them, if they were to agree to this that they were assisted in some way, but I don't think if you were going to reach a museum to museum deal try and calculate how much a particular cleaning project costs or how much it costs to look after something over he years, it would be in a basis of what's the best way in funding things in the future.

Assuming that the "Elgin" marbles are returned to be displayed in the recently proposed Parthenon Museum in Athens, who should pay for the cost of returning them, the British Taxpayer or the Greek Taxpayer?

On the funding question I guess the simple answer is: if the will was there, if there was a decision, the difficult bit it getting the decision in principle, but if the British Museum said: "Yes" in principal, "we want them to go to Athens", and if the

Greek Government said: "yes we have a Museum to put them in and we want them to come here", then the cost of the actual transport, which will be very small compared with the total cost of the new Acropolis museum, I think it will be found somehow between the two parties. I suspect to be honest if the real benefit is going to Greece, that the expectation will be in a sense that the Greek Museum Service would be expected to pay for it, in the same way that at the moment if you try and bring an exhibition to your Museum of artifacts in other peoples Museums, the Museum that hosts the exhibition generally is the one that is expected to pick-up the costs, because they are getting the benefit. So I think there are, if you like, clearly established ways of doing this in terms of exhibitions that take place regularly between different Museums, but I suspect the money for doing it, would be the least difficult bit of the argument.

Although it would be nice for the marbles to be returned before the Olympic Games take place in 2004, would it really matter if they weren't, providing that they return at some time in the future?

We are keen that they are returned at some point in the future and obviously the correct time for that to happen is when the new Acropolis Museum is built. because for the Marbles to be taken from one Museum, only makes sense if they have another Museum to go into, and i think the new Acropolis Museum is a fantastic design, when it is built it will be superb, one of the best Museums in the world for displaying archaelogical material. So what we are saving is, once the Museum is ready, that will be the time to do it. Now from Greek point of view if that all come together in 2004, when the Olympics are on, I know that if I was there in Greece, you know, particularly somebody involved in the cultural side of things, that would be one of the best things that could happen; we can celebrate sports and culture together! If the Museum is not ready in time, then you know, I think that obviously the Marbles should wait until it is. But I would love to see the commitment made in time for the Olympics, because the Olympics is this time of amnesty, of peace, of the coming together of nations and whether or not the Marbles physically go back in time for 2004. I think that 2004 is a very good moment for the Greek and British Authorities to come together and say: "We settled this argument that it has been going for years." I think that it will be a wonderful part of the Culture Olympiad, even if the Marbles themselves might take a little longer to get there because their home isn't ready.

I have to thank you very much for this interview and for seeing me at such a short notice, and I hope that we can all contribute and that you will continue to lead the way through your efforts and make sure not to convince the other side of the hill, but for themselves to be convinced of the way forward, there is no way backwards...

No..

...thank you very much.

## ABU'L ABBAS AL-MURSI: THE PATRON OF ALEXANDRIA

Dr. Maria Vaiou

the sum of this study is to shed light on the life of the Sufi holy man Abu'l Abbas al-Mursi (d. 1287), his spiritual quest, and his role as a successor to the "Shadhiliyya Order" founded by his teacher Shaykh Abu'l Hasan al-Shadhili (d. 1258).

The present study is based on the biography of Abu'l Abbas al-Mursi by Ibn Ata Allah al-Sikandari (d. 1309), the third *Shaykh* of the Shadhiliyya, entitled *Lata'if al-Minan.* In addition, I use Arabic secondary sources to reconstruct the events of the life of the Sufi such as the *Ulama al-Iskandariyya*, and the *al-Arif Billah Abu'l Abbas al-Mursi*, a small leaflet on the life and sayings of Abu'l Abbas, and the history of the mosque of Abu'l Abbas in Alexandria.<sup>2</sup> Both sources draw on Ibn Ata's work and other Arabic material on Abu'l Abbas.

Ibn Ata's portrayal of Abu'l Abbas al-Mursi reflects his aim to place the "Shadhiliyya Way" (Tariga), which was founded by Abu'l Hasan al-Shadhili, and spread by his pupil Abu'l Abbas, in the right frame and consolidate its expansion. Ibn Ata, as a successor of Abu'l Abbas to the Tariga, was invested with religious prestige and became the incarnation of a mission of "prophetic sainthood".3 The validity of the information on Abu'l Abbas lies in the fact that Ibn Ata spent twelve years in the company of Abu'l Abbas and as his pupil gives us first hand information based on his personal experience and others' about Abu'l Abbas' teaching, beliefs and life. However the reader should take into consideration the ideological tone of the work - Ibn Ata represents Abu'l Abbas in the best possible light encouraging the listener or reader to imitate the piety and spiritual purity of the Sufi, and thus the source is imbued with sets of values which meant the use of a strong interpretative element by the

Ibn Ata represents Abu'l Abbas as a saint, holy man defining him in terms of his deeds, attainment of spiritual perfection, and what he achieved for his people. The ideal of sainthood is drawn from the Qur'an and the *hadith*. The Prophet Muhammad, apostles and prophets are the models upon whose characters and reputation Ibn Ata modelled his hero. At the same time the deeds and life of Abu'l Abbas are set in a real historical context in which his work and spiritual progress are told as part of those of his teacher Abu'l Hasan al-Shadhili. In this sense the source is pragmatic with a socially engaged literary analysis.

Referring to the term Sufism (tasawwuf), various explanations have been given: it is related e.g. to the Arabic words suf (wool), suffa (bench), saff (line, rank), sufa (name of a tribe), the Greek sophia. Yet there is no definite information for its origin and it has been argued that the derivations "do not encapsulate the inner experience of the Sufi". Ibn Ata sums up the controversy of definition quoting al-Shadhili:

Then al-Shadhili offered the best suggestion, that it refers to God's influence on the Sufi; that is, He cleanses him (safahu), and he is purified (sufiya), thereafter known as al-Sufi. 4

This study is divided in three brief sections: a) the early life of Abu'l Abbas, his relationship with his teacher al-Shadhili, conversion and teaching, b) his tomb and c) his role.

#### A. I. His early life

The following events of Abu'l Abbas' early life are

based on the *Ulama al-Iskandariyya* and the *al-Arif Billah Abu'l Abbas al-Mursi*. These sources have no footnotes, but both are rich in information and give concise accounts of his life. They place Abu'l Abbas in a specific historical context and time drawing on Ibn Ata's writings and other relevant material.

Abu'l Abbas' full name is Shihab al-Din Abu'l Abbas Ahmad Ibn Umar b. Ali al-Khazraji al-Ansari al-Mursi al-Balansi. His name is related to the Prophet's friend Sa'ad b. Ubada, the most eminent among the al-Ansar, and the head of the tribe of Khazwraj. One of his grandfathers was Qays b. Sa'd, appointed *amir* of Egypt, in the year 36 A.H./ 656 A.D. before Ali b. Ali Taleb.º

Abu'l Abbas was born in the city of Mursia in Andalusia in the year 616 A.H./1219 A.D.. There Abu'l Abbas was brought up, passed his childhood, and had his first knowledge of maths, the basics of law, writing and reading. He also learnt the Qur'an – it is said that he memorised it in one year. Mursia was a trading city and most of the people were professional traders. Amr b. Ali, Abu'l Abbas' father, was a merchant. When Abu'l Abbas became of age he joined his father and brother in the trade business. All the money they got from trade was intended to help the poor and destitute. Abu'l Abbas became known for his sincerity, honesty, modesty and good conduct in his trade?

In the year 640 A.H./1242 A.D. Abu'l Abbas was twenty—four and went with his family on a pilgrimage. They departed on a ship along the African Coast, but a fierce wind blew over it, and his parents got drowned. It was only the two brothers Abu Abd Allah Jamal al-Din Muhammad and Abu'l Abbas who were destined to live. They reached Tunis and found a home there.<sup>8</sup> Abu'l Abbas took an office in a small mosque of al-Fakih Mohrez b. Khalaf to teach reading, writing and maths to young children and make them memorize the Qur'an while his brother returned to the past profession as a trader.<sup>9</sup>

#### II. His relationship with Abu'l Hasan al-Shadhili

Around that time Abu'l Hasan al-Shadhili (b. 593 A.H./1196 A.D.), the later founder of the "Shadhiliyya Order", left Maghrib and returned to Tunis. 10 He stayed in a Ribat in the mountain of Zaghwan in the village of Shadhila, between Qayrawan and Tunis to practice the inner *jihad* (struggle of the soul). At this point it should be mentioned that early Sufism was synonymous with *zuhd* i.e. asceticism and withdrawal from the world. It was related to practices of self-denial, poverty, fasting, night vigils, renunciation of the wealth, and sleeplessness. The main preoccupation of the Sufi was to confess repentance, crush his passions and kill the evil in the soul. 12

These practices took place in the context of the *Tariqa* translated in English as Sufi "Order". The latter is conceived through a path through which the Sufi progresses in stages (maqamat) to attain spiritual refinement. Entry into the *Tariqa* involves repentance, and the Sufi through stages of purification of the soul attains gnosis that is mystical knowledge (ma'rifa). Few attain this station, and true gnosis is regarded as a grace reserved for God's elect. The one who possesses this knowledge is a gnostic, arif billah (knower in God). According to a hadith the Prophet said: "we have returned from the lesser jihad to the greater jihad meaning the struggle to purify the soul of all forms of evil and enter the world of the spirit to

see the light of the Truth".15

So al-Shadhili chose his seclusion to concentrate on the inner *jihad* with his self which he had started with his *Shaykh* Abd al-Salam b. Mashish. <sup>16</sup> This process of self-purification led him to deeper forms of self-denial until he had killed his soul, and annihilated his ego (*fana*), the soul's desires. <sup>17</sup> Hence the maxim that the Sufi must die before he dies and that he who does not die does not see God.

At this stage al-Shadhili received revelations of truth, permission from God to guide others. Also during that time he was given the *nisba* of al-Shadhili. The name was not due to the fact that he was an inhabitant of the village, but that God told him that he was a *shadhuli*, "the one who is set apart for Me". So al-Shadhili, a gnostic of God (*arif billah*) and a divine sage (*alim rabbani*), who had personal experience with God attained a spiritual rank with God that enabled him to give guidance to others.

In the year 640 A.H./1242 A.D. al-Shadhili went to Tunis and began to call people to God and teaching them his religion. The "Shadhiliyya Order" was founded there around forty of his students known as the forty friends, and soon a great number of people began to come to him for inspiration and guidance.

Tunis was around that time a big city, a centre of commerce and a focal point for those seeking religious and secular learning. People who were following the religion of Islam were seeking for something purer and simpler than that which was taught in the institutions of religious learning. Al-Shadhili gave them what they needed: a message to speak to their hearts, not so much by teaching them Sufism, but through knowing what to extract from his personal experiences so that to be valuable to them.

Later he journeyed to the East to make the pilgrimage. He went to Egypt, and arrived in Alexandria. After a few days he left Egypt, fulfilled the pilgrimage, and returned to Tunis. There he remained for a number of years until he met Abu'l Abbas who was to become his successor. Abu'l Abbas heard of Abu'l Hasan's teaching in Tunis, his great learning, purity of heart and wisdom and became one of his students.

#### III. His conversion and his teaching

Abu'l Abbas became attached to al-Shadhili, his future spiritual master (Shaykh). The Shaykh and Abu'l Abbas felt an immediate natural bond between them which deepened into a special spiritual connection as their relationship progressed. Ibn Ata mentions that they had an instant understanding of each other as if they had met before. There was the experience of mutual identification between Abu'l Hasan and Abu'l Abbas. A total merging of two spirits, the realisation of the state where there is no I or you. As soon as al-Shadhili looked at the face of Abu'l Abbas he is mentioned to have said: "Truly none has brought me back to Tunis except for this person". 19

In the year 646 A.H./1249 A.D. al-Shadhili left Tunis and went to Egypt and took with him his students and Abu'l Abbas. They lived in Alexandria where al-Shadhili stayed for the rest of his life.<sup>20</sup> There al-Shadhili taught his students about the religion of Islam which is based on honour, pride and hard work.<sup>21</sup> Abu'l Abbas, though poor and hungry when he went to Alexandria, began praying and reading with his teacher. Al-Shadhili stayed with his friends and Abu'l Abbas in the area called *Kum al-Dikka* in one of the towers well equipped with accommodation for al-Shadhili's family, a mosque, a *zawiya* (small mosque) for his students and rooms for guests. Al-Shadhili was teaching in the mosque of Attarine. Abu'l Abbas, in a

letter to a friend of his, confesses that he had became the head among the students.<sup>22</sup>

According to the *Tariqa* of al-Shadhili, the Sufi must be based on its *Imam*, and follow the *maqamat* such as remembering God (*dhikr*), seeking his help and forgiveness, practising obliteration (*mahw*), suffering (*bala*), to name but a few, aiming to attain union with God (*wusul*). The confirmation of the *Tariqa* was Sainthood (*wilaya*) i.e. the witnessing of the knowledge of the Love of Essence, through "tasting" (metaphor to describe the experience of divine realities) and sincerity (*ikhlas*).<sup>23</sup>

Al-Shadhili said in relation to the benefit of suffering: "People are sentenced to abasement until they become mighty, and they are sentenced to loss until they find. The one who has no abasement becomes the one who has no might, and the one who has no loss becomes the one who does not find". Also he stressed the need to master the self: "whenever the spirit is watered with the showers of sciences, and the self is rooted in good works, then all good results. But whenever the self has power over the spirit, then drought and sterility result, the Order is overturned and every evil befalls".

In the school of al-Shadhili the students were excelled in the sciences of figh and shari'a, and were competent in eloquency, persuasion and argumentation, and able to discuss with the learned men on equal terms. Abu'l Abbas spent time until he was able to understand religious sciences (ulum al-dinia). He read many books on figh (altahdib wa al-risala), morals (kitab al-ahia of al-Ghazali), tasawwuf (khatim al-awliya of Hakim al-Tirmidi), hadith (kitab al-masabih of al-Bagui), and commentary on the Qur'an (kitab al-wajiz of Ibn Atiya).24 In addition, observing etiquette, proper manners, was a sign of spiritual success. Abu'l Abbas learnt a standard of etiquette and a code of ethics called adab.25 It encompassed his relationship with God, his Shaykh, fellow-disciples and other people. There was given priority on good morals aiming at imitating the Prophet in every aspect of his behaviour. Abu'l Abbas was trained to respect God, have self-respect, self-contentment, be hard working, praise God for good things, seek his aid, do good deeds for His sake, not leave undone any of the deeds done by the Prophet, respect his Shaykh, follow his teaching, strive towards obedience and dhikr and what yields good results.

Training was also focused on *jihad* against self, spirit and body (*riyada al-nafs wa al-ruh wa al-jism*), asceticism (*al-zuhd*) and worship (*al-ibada*). Abu'l Abbas practiced repentance, seclusion, silence, abandonment of passions, patience, truthfulness, humility, and generosity. It is said that one day he saw a dog which was lame. When the others who were with him mocked it, Abu'l Abbas responded: Do you mock it? I fear that it might be better than I in God's eyes. His response shows his ultimate humility, one of the cornerstones of his struggle for spiritual perfection.<sup>26</sup>

Abu'l Abbas and al-Shadhili travelled to various Egyptian cities teaching and spreading their *Tariqa.*<sup>27</sup> Abu'l Abbas asked permission from his teacher to travel to Cairo to make people know about the "Shadhiliyya Way" and teach in religious schools there, like the mosque of Amr b. al-As in Fustat. In the year 646 A.H. Abu'l Abbas succeeded al-Shadhili in his place in Alexandria.<sup>28</sup>

Ibn Ata, in his *Lata'if*, records a number of conversations between Abu'l Abbas and al-Shadhili, his students, and Ibn Ata himself, describing Abu'l Abbas' way and basic points of his teaching in order to demonstrate the width of knowledge of the Sufi, and project the principles for spiritual attainment of perfection in Sufism. It is clear that Abu'l Abbas taught about those morals he

had learnt from his teacher, whom he always mentioned in his teaching sessions.<sup>29</sup> He stressed the eternal versus the temporary, internal purity versus the faultless external conduct, moral freedom versus the legalistic spirit of 'Orthodox' Islam, the love of God versus the simple submission to Him based on a strict adherence to rules of worship. In contrast with other Sufis, he taught both the legal sciences and the practice of Sufism.<sup>30</sup> He explained that the *Tariqa* of al-Shadhili was a *hidaya*, a spiritual direction, in which God linked certain of his servants directly to Muhammad his Prophet.

Ibn Ata, who was initially crtitical of Abu'l Abbas, had discussions with his companions urging him to meet Abu'l Abbas "because he possessed the truth of the signs he manifested". In one of his teaching sessions, which was attended by Ibn Ata, Abu'l Abbas spoke about the acts prescribed by God being as follows: submission (*Islam*), faith (*iman*), excellence (*ihsan*), devotion (*ibada*), servitude (*ubudiya*), worship (*ubuda*), truth, the realisation of truth etc.. The inspired way he taught made Ibn Ata understood and state that Abu'l Abbas indeed "could make the divine Ocean flow".<sup>32</sup>

Further, Ibn Ata mentions that the spiritual connection of Abu'I Abbas with the Prophet was an everyday experience. In the Sufi way *dhikr* is seen as the key to the purification of the heart, because concentration on God prevents the Sufi from thinking of unworthy topics. Qushayri (d. 1072) says in his *Risala*, one of the most studied Sufi texts, that "*dhikr* is the pillar of the Sufi way, and that no one comes to God without continuous recollection". Thus Abu'l Abbas allegedly declared: "if I am veiled from the vision of the Prophet for one second I do not consider myself a Muslim".<sup>33</sup>

In the year 656 A.H. al-Shadhili went on a pilgrimage with his students. Ibn Battuta mentions on the authority of Yaqut, a student of Abu'l Abbas, who heard it from Abu'l Abbas, that when they arrived in the desert of Aydhab in Humaythra the *Shaykh* became ill. Before he died, he gave orders to Abu'l Abbas to be his successor and said to his followers: "when I am dead, look to Abu'l Abbas al-Mursi for he is the caliph (*khalifa*) to come after me. He will have an exalted station amongst you for he is one of the doors (*abwab*) of Allah, Praised and Exalted is He".

Abu'l Abbas returned to Alexandria where he stayed for many years. He also went for some months to Cairo where he held sessions in mosques which were attended by learned men of Cairo and others.<sup>35</sup> Abu'l Abbas stayed in Alexandria for forty-three years spreading the (true) knowledge of his teacher and educating people. He died on the 25th in the month of Dhu'l Qa'da in the year 685 A.H./1287 A.D. and was buried in Alexandria.<sup>36</sup> Abu'l Abbas wrote no books like his teacher Abu'l Hasan al-Shadhili. He was succeeded by a number of students and learned men, such as Yaqut al-Arsh, Ibn Ata Allah al-Sikandari, al-Basiri and others.<sup>38</sup>

#### B. His tomb

In 706 A.H./1307 A.D. a great trader named Zain al-Din b. Kutan built a mosque in the place of the tomb known by the name of Abu'l Abbas. This mosque underwent a lot of developments until the governor of Alexandria in 882 A.H./1477 A.D. built a tomb inside. In 1005 A.H./1596 A.D. the mosque was rebuilt. In 1189 A.H./1775 A.D. the *Shaykh* Abu'l Hasan Ali b. Abd Allah al-Maghribi visited Alexandria, and a great new part of the mosque was built and others were restored. In 1280 A.H./1863 A.D. Ahmad al-Dahahani, *Shaykh* of a number of buildings in Alexandria, bequeathed it as religious

endowment (awqaf). In 1927 A.D. the minister of waqaf of buildings erected the present mosque in the Andalusian style, which was characteristic of the period of the Ayyubids, when Abu'l Abbas lived. In the mosque a dome was built on the top of the graves of Abu'l Abbas and his sons Muhammad and Ahmad. In 1944 A.D. the mosque was finished, with domes and a towering minaret (73 meters), and became the most beautiful in Alexandria.

Today the mosque of Abu'l Abbas is located at the end of the Corniche in Sahat el-Masaged (Square of Mosques). a cluster of ivory-colored minarets and domes visible from the other end of the city. The square of the mosque is the most blessed in all Alexandria. Walking around this area is a spiritual experience and people gather there in order to seek fulfillment of some prayer. Abu'l Abbas is, to refer to a Christian perception of the Holy Man in late Roman antiquity, the patronus of the city.40 Because of his intimacy with God he had the ability to intercede on behalf of humans and protect his devotees. He is the patronus amicus to whom people give respect and loyalty as their spiritual guide. The warmth with which people embrace him reflects on the success of his Tariqa. People try to acquire a less rigid conception of the universe, the earthly life and after life as they regard Abu'l Abbas not as god, but as friend able to help them and guide them, being the beneficiaries of his special divine favour and protection.

In the mosque there is the *maqam* (station) of Abu'l Abbas which attracts many visitors. It looks similar to the tomb of the saint, it has a *maqsura*, a gridwork made of wood, and above it there is a dome denoting the opening to heaven. People recite the *fatiha* or pray two *rak'as* as proper etiquette hoping to attract blessing. They kiss the *maqsura* rubbing their faces in order to give some of his *baraka* to themselves.

Below the mosque in a crypt there is the Abu'l Abbas' shrine which is perceived as a place of mercy and power and a sacred space; shoes must be removed before entering. People go to Abu'l Abbas shrine to feel peace, to seek refuge from their problems and appeal to the intervention of the saint. The spiritual centre of the shrine is the tomb of Abu'l Abbas and his sons. The tabut (coffin) is located in the centre drapped in thick green cloth denoting the relationship to the Prophet and surrounded by a maqsura, which constitutes a barrier between the faithful and the tomb. As Abu'l Abbas is considered to be a conduit to God, prayers become more efficacious there, and this makes his tomb a shrine. The saint is thought to be present in spirit and alive in the tomb, uncorrupted and incorruptible. His presence provides a center that constitutes a direct link to heaven and becomes a pole of the earthly and divine.

Abu'l Abbas' shrine is the most holy of the rest. The degree of sanctity depends on his holiness which is indicated by Abu'l Abbas' proximity to the Prophet established by the spiritual rank attained by him as successor to al-Shadhili.

#### C. His role

Abu'l Abbas' importance lies in the fact that he was the successor of Abu'l Hasan al-Shadhili's *Tariqa*, a guide to his aspirants, and defender of the Shadhiliyya principles. Ibn Ata said that the role of Abu'l Abbas was to spread the sciences of the *Shaykh* Abu'l Hasan, diffuse the lights, explain the mysteries, of the kind that people gathered around him from all over the country. Also as Shayyal points out "Abu'l Abbas was a man of culture with fine intellect, articulation...and a poet..."

Ibn Ata regards Abu'l Abbas as a wali (saint, holy man) and a gnostic. In the introduction of his Lata'if, he focuses

on the notion of wilaya and nubuwa, and cites al-Tirmidi's Kitab khatim al-awliya.<sup>43</sup> He mentions that the wali is the mirror which reflects the light of the knowledge of the Prophet, and the awliya the true inheritors of prophets to whom the hadith applies: "the gnostics are the inheritors of prophets".<sup>44</sup> God is manifested in a wali by a special initiative by investing him with the function of a da'i to call people to God.<sup>45</sup> While the majesty and the moral beauty are reserved in a da'i, the wali is invested with another charismatic power the karamat. These are par rapport the miracles of the prophet where the wilaya is par rapport the nubuwa.

Abu'l Abbas, as a Sufi gnostic, inherited a portion of the divine light that Muhammad passed on to his descendants, and was able to provide people with what they needed in their journey towards God. The Prophet said that "your sitting with a gnostic of God the length of time it takes to milk a ewe is better than sixty years of worship" and "(attending) an assembly of learning is better than sixty years of worship". Also those who sit with a gnostic his spirit will carry them up to the Throne of God. "When his praises reach the Throne of God living creatures are created from them which will carry him up to the Throne of God afterwards". Such was the benefit of companionship with Abu'l Abbas who gave to the people "saving knowledge" and "saving association".

Ibn Ata states that Abu'l Abbas was an intercessor like the Prophet who had the ability to see beyond physical limits and into the hearts and personalities of people.<sup>47</sup> Searching for an answer for the success of Abu'l Abbas, it has been suggested, that "the masses by a reaction of self-defense" saw in Abu'l Abbas a liberator who brought the religion where it was needed. He responded to the needs of the masses and addressed them effectively.<sup>48</sup> His vocation was exceptional as he had to adapt his teaching to different audiences.

Abu'l Abbas was an intercessor on behalf of the others who possessed the divine knowledge from God through charismatic signs, a gnostic who could read human hearts. He knew exactly the spiritual state of each person and what medicine would heal each person's spirit. He educated people about earthly and religious life. He taught religious knowledge gained from books and in an inspired manner from his spiritual state. He was able to teach each one according to the level of spiritual development and their capacity to understand. Abu'l Abbas helped people who needed help, protection or cure from illness. Until today it is believed that he still answers the prayers of the believers bringing hope and peace to people's hearts.

- of Islam because he and his family were of the *shurafa*, people related in the body of the Prophet.
- 11 The Shadhiliyya derives from the *tariqat* of Abu Madyan Shu'ayb (d. 594/1198) whose tomb is in Algeria; see Shayyal, *Ulama al-Iskandariyya fi al-asar al-Islami*, 193.
- 12 On zuhd, see V. Hoffman, Sufism, Mystics, and Saints in Modern Egypt (S. Carolina, 1995), 196ff.
- 13 On the term maqam which refers to the specific disciplines and attitudes acquired through striving by the Sufi at a particular stage of his journey, see Hoffman, Sufism, Mystics, and Saints, 156ff. The names and formulations of the maqamat vary, but for all Sufi Orders they begin with repentance and end with gnosis. On maqamat and their characteristics, see Hoffman, Sufism, Mystics, and Saints, 159-63.
- 14 On gnosis, see Hoffman, Sufism, Mystics, and Saints, 218 ff.; The definition of gnosis is summed up by Ahmad b. Khadruya (d. 854/5): "True gnosis is love for Him in the heart, recollecting Him with the tongue, and cutting off desires for anything other than Him". On the term gnosis and its definition which varies from seeing God to seeing by the light of God realities beyond the perception of the intellect, see Hoffman, Sufism, Mystics, and Saints, 220ff.; Ibn Ata, Lata'if, 53; on the degrees of awareness of divine realities, see Hoffman, Sufism, Mystics, and Saints, 2204.
- <sup>15</sup> The Sufis believe that the spirit is divine and yearns to return to heaven, but the soul is of earthly origin and pulls it back; see Hoffman, *Sufism, Mystics, and Saints,* 196.
- 16 Nwyia, Ibn Ata Allah et la Naissance de la Confrerie Shadhilite, 30.
- 17 On the concept of the annihilation of the ego i.e. the spirit's absence from this world because of its presence with God, see Hoffman, Sufism, Mystics, and Saints, 200ff.
- 19 On the concept of unification, see Hoffman, Sufism, Mystics, and Saints, 204; Ibn Ata, Lata'if, 14. On the function of the Shaykh, see Hoffman, Sufism, Mystics, and Saints, 141; on the meaning of spiritual connection between the Shaykh and the disciple, see Hoffman, Sufism, Mystics, and Saints, 134ff.; on the concept of annihilation in the Shaykh, a prerequisite to fana in the Prophet, which is itself a prerequisite to fana in God, see Hoffman, Sufism, Mystics, and Saints, 140; Shayyal, Ulama al-Iskandariyya fi al-axar al-Islami, 194.
- <sup>20</sup> Shayyal, *Ulama al-Iskandariyya*, 196, Ibn Ata, *Lata'if*, 80.
- 21 Shayyal, Ulama al-Iskandariyya, 197.
- <sup>22</sup> Shayyal, *Ulama al-Iskandariyya*, 198.
- <sup>23</sup> Hoffman, Sufism, Mystics, and Saints, 161, 222ff.; Shayyal, Ulama al-Iskandariyya, 198–199.
- 24 Shayyal, *Ulama al-Iskandariyya*, 199–200; on the *shaykh*-disciple relationship and the *shaykh's* method of teaching, see Hoffman, *Sufism*, *Mystics*, *and Saints*, 134–5; Ibn Ata, *Lata'if*, 13, 104, 107.
- 25 On the centrality of adab to faith, see Hoffman, Sufism, Mystics, and Saints, 146.
- 26 Hoffman, Sufism, Mystics, and Saints, 161.
- 27 Ibn Ata, Lata'if, 78.
- <sup>28</sup> Shayyal, *Ulama al-Iskandariyya*, 202.
- <sup>29</sup> Shayyal, *Ulama al-Iskandariyya*, 208, Ibn Ata, *Lata'if*, 91, 123.
- 30 Nwyia, Ibn Ata Allah et la Naissance de la Confrerie Shadhilite, 23.
- 31 Nwyia, Ibn Ata Allah et la Naissance de la Confrerie Shadhilite, 31.
- 32 Nwyia, Ibn Ata Allah et la Naissance de la Confrerie Shadhilite, 31.
- 33 The command to remember God often is Qur'anic (33:41): God tells the believers that if they remember Him, He will remember them (2:152); on the techniques of *Dhikr*, see Hoffman, *Sufism*, *Mystics*, and *Saints*, 164.
- 34 Shayyal, *Ulama \(^4al\)-Iskandariyya*, 203; Ibn Battuta, *Rihla* (Beirut, 1980), 23, 25, 282. There is now a mosque at the tomb visited by pilgrims every year going and returning from Mecca; Ibn Ata, *Lata'if*, 81.
- 35 Shayyal, *Ulama al-Iskandariyya*, 204.
- 36 Shayyal, Ulama al-Iskandariyya, 210.
- <sup>37</sup> Ibn Ata, Ibn Ata Allah et la Naissance de la Confrerie Shadhilite, 24.
- 38 Shayyal, Ulama al-Iskandariyya, 209–210; Today the "Shadhiliyya Order" has branches throughout N. Africa and the Arab World. It has also become established in Europe and United States; see Johansen, Sufism and Islamic Reform in Egypt. The battle for Islamic Tradition, 40ff.
- 39 Shayyal, Ulama al-Iskandariyya, 2/12.
- 40 P. Brown, The cult of the saints, 56.
- 41 Nwyia, Ibn Ata Allah et la Naissance de la Confrerie Shadhilite, 34.
- 42 Shayyal, Ulama al-Iskandariyya, 210.
- 43 Ibn Ata, Lata'if, 21-65.
- 44 Nwyia, Ibn Ata Allah et la Naissance de la Confrerie Shadhilite, 28.
- 45 On the exterior signs of galala and baha attributed to a saint, see Nwyia, Ibn Ata Allah et la Naissance de la Confrerie Shadhilite, 28.
- 46 Hoffman, Sufism, Mystics, and Saints, 125.
  47 On the controversy as far as the arrogation of
- 47 On the controversy as far as the arrogation of spiritual authority, which was typically restricted to the Prophet and a handful of other prophets is concerned, see Hoffman, Sufism, Mystics, and Saints, 222. The claim of the Sufis to receive divine revelation finds justification in the Qur'an (72: 26–7). The justification for seeking a spiritual guide i.e. a gnostic lies also in the Qur'an (25:59). Moses who had received revelation from God sought out the company of a gnostic, Khidr, who had been taught knowledge from God (18:65–82); see Hoffman, Sufism, Mystics, and Saints, 124.

I Ibn Ata Alla al-Sikandari, Lata'if al-minan fi manaqib Abi'l Abbas al-Mursi wa Sheikh al-Shadhili Abi'l Hasan, ed. Mahmud (Cairo, 1974). On the importance of the work for its information on the birth of a new tariqa in Islam, see P. Nwyia, Ibn Ata Allah et la Naissance de la Confrerie Shadhilite (Beirut, 1972), 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jamal al-Din al-Shayyal, *Ulama al-Iskandariyya fi al-asar al-Islami* (Cairo, 1965).

<sup>3</sup> Ibn Ata, Lata'if, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> See J. Jóhansen, Sufism and Islamic Reform in Egypt. The battle for Islamic Tradition (Oxford, 1996), 6-7. For an outline of the character, sources of influence and the main representatives of Sufism, see A. Yannoulatos, Archbishop of Tirana, Primate of Albania, Islam (A General Survey), 1st edition 1975 (Athens, reprint 2001), 253-268.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> See al-Arif Billah Abu'l Abbas al-Mursi, 39 where the writer indicates the sources used for the composition of this work. This leaflet is distributed in the mosque of Abu'l Abbas in Alexandria and has no references to the place and date of its publication.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Shayyal, Ulama al-Iskandariyya fi al-asar al-Islami, 192.

<sup>7</sup> Al-Arif Billah, 5.

<sup>8</sup> Ibn Ata, Lata'if, 79.

<sup>9</sup> Shayyal, Ulama al-Iskandariyya fi al-asar al-Islami, 193.

<sup>10</sup> There is very little recorded about the early life of al-Shadhili, but it is assumed that while young he was taught the basic rites of the religion

<sup>48</sup> Nwya, Ibn Ata Allah et la Naissance de la Confrerie Shadhilite, 34.

## ΕΠΑΦΕΣ ΤΟΥ ΣΕΒΑΣΜΙΩΤΑΤΟΥ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΥ Κ. ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ

#### ΜΑΪΟΣ

 Κατά τήν παραμονή του στήν Κύπρο (ὅπου μετέβη στίς 30 Ἡπριλίου) παρεκάθησε σέ δεῖπνο στήν οἰκία τοῦ ζεύγους

Προκόπη καί "Ελλης Παναγιώτου.

2. Τό πρωῖ εἶχε συνάντηση μέ τόν Ύπουργό Παιδείας καί Πολιτισμού τῆς Κύπρου, Πεύκιο Γεωργιάδη. Στή συνέχεια έπεσκέφθη στήν Άρχιεπισκοπή τόν ἀσθενοῦντα Μακαριώτατο Άρχιεπίσκοπο Κύπρου Χρυσόστομο, παρεκάθησε δέ σέ γευμα πού παρετέθη στήν Άρχιεπισκοπή, στό ὁποῖο παρεκάθησεν ἐπίσης καί ὁ Μακαριώτατος Πατριάρχης Άντιοχείας Ἰγνάτιος Δ΄. Τό ἀπόγευμα ἐπεσκέφθη στό Προεδρικό Μέγαρο τόν Πρόεδρο τῆς Κύπρου Τάσσο Παπαδόπουλο. Στίς ἐπισκέψεις του δέ αὐτές συνοδευόταν ἀπό τόν Καθηγητή Χάρη Μεττῆ. Τό βράδυ παρέστη στήν έναρξη τῶν ἐργασιῶν τοῦ Συνεδρίου "Θρησκεῖες καί Πολιτισμός", πού πραγματοποιήθηκε στό Συνεδριακό Κέντρο τῆς Ἱερᾶς Μονῆς Κύκκου στήν Λευκωσία.

3. Επέστρεψε από τήν Κύπρο νωρίς τό πρωῖ. Στή συνέχεια τέλεσε Τρισάγιο γιά τήν Ζωή-Ζήκα Μεταξα στό Παρεκκλήσιο τῆς Άρχιεπισκοπῆς. Τό ἀπόγευμα εὐλόγησε τούς γάμους τοῦ Κωνσταντίνου Λογοθέτη καί τῆς Χριστίνας Λεμοῦ στόν Καθεδρ. Ναό τῆς Άγίας Σοφίας Λονδίνου, παρέστη δέ ἀκολούθως στήν γαμήλια δεξίωση σέ κεντρικό ξενοδοχεῖο

τοῦ Λονδίνου.

- 4. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν Ίερό Ναό τοῦ Ἁγίου Μεγαλομάρτυρος Γεωργίου, Kingston-upon-Thames, ὅπου καί παρεκάθησε σέ γεῦμα. Τό ἀπόγευμα τόν ἐπεσκέφθησαν στήν Ἁρχιεπισκοπή τό ζεῦγος Ἁθανασίου καί Βαρβάρας Μουτούτση.
- 5. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία γιά τήν Κοινότητα τῶν Ἁγίων Ραφαήλ καί Βασιλείου τοῦ Μεγάλου στόν Ἁγγλικανικό Ναό τοῦ Ἁγίου Νικολάου, Sutton, Surrey, καί στή συνέχεια παρέστη στήν δεξίωση πού ὀργάνωσε ἡ Κοινότητα στήν παραπλεύρως τοῦ Ναοῦ αἴθουσα τελετῶν.

6. Ἐπεσκέφθη στήν οἰκία τους στό χωριό Milton τοῦ Cambridge

τήν οἰκογένεια Habib.

7. Παρέστη σέ δεξίωση στήν οἰκία τοῦ Πρέσβυ τοῦ Ἰσραήλ μέ τήν εὐκαιρία τῆς 55ης ἐπετείου ἀπό τῆς ἰδρύσεως τοῦ Κράτους τοῦ Ἰσραήλ. Στή συνέχεια παρέστη στά ἐπίσημα ἐγκαίνια τοῦ Sir John Cass Business School τοῦ City University πού ἔκανε ἡ Βασίλισσα Ἑλισάβετ. Τό βράδυ παρέστη στήν παρουσίαση τοῦ βιβλίου τῆς Pauline Green 'Embracing Cyprus: The Path to Unity in the New Europe", πού ἔγινε στό Portcullis House τοῦ Λονδίνου.

8. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ή Beverley Christy καί Marion Haddad, καί ὁ Λουκάς Μουζερής, καί ὁ Steve Higgins.

9. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Σεβασμιώτατος Μητροπολίτης Πριγκηποννήσων Ἰάκωβος, συνοδευόμενος ἀπό τόν Salim Hoché, καί ὁ Άθανάσιος Κατσόχης. Τό βράδυ παρεκάθησε σέ δεῖπνο πρός τιμήν τοῦ Ὑφυπουργοῦ Ἐξωτερικῶν τῆς Ἑλλάδος Γιάννη Μαγκριώτη, στό Ἑλληνικό Κέντοο Λογδίνου.

10. Μετέβη στήν πόλη Plymouth, τέλεσε δέ Μέγαν Έσπερινό γιά τά ἐγκαίνια τοῦ ἱεροῦ Ναοῦ Ἁγίων Δημητρίου καί Νικήτα, καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ δεῖπνο πού παρέθεσε ἡ

Κοινότητα.

- 11. Τέλεσε τά ἐγκαίνια τοῦ Ναοῦ καί στή συνέχεια τή Θ. Λειτουργία, παρεκάθησε δέ ἀκολούθως σέ γεῦμα. Έπιστρέψας στό Λονδῖνο, παρέστη σέ ἐορταστική ἐκδήλωση γιά τά ἐβδομηντάχρονα τῆς Ἁγνῆς Γεωργαλλίδη στό ἐστιατόριο τῆς Attica στό Mayfair τοῦ Κεντρικοῦ Λονδίνου.
- 12. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ἡ Εὐαγγελία Γαρίλα, καί ὁ Γιῶργος Βοῦρος. Τό βράδυ παρεκάθησε σέ δεῖπνο μέ τήν Μαρία Βασιλειάδου.
- 13. Προήδρευσε συνεδρίας τῆς Γραμματείας τοῦ ΕΦΕΠΕ καί στή συνέχεια παρέθεσε γεῦμα στήν Άρχιεπισκοπή γιά τά Μέλη τῆς Ἐπιτροπῆς αὐτῆς.
- 14. Παρέστη στήν ἐτήσια διάλεξη Milad al-Nabi, στό Ismaili Centre, South Kensington, μέ ὁμιλητή τόν Sheik Dr. Zaki Badawi. 15. Προήδρευσε συνεδρίας τῶν Βοηθῶν του Ἑπισκόπων, καί στή συνέχεια παρεκάθησε μαζί τους σέ γεῦμα.
- 16. Τόν ἐπισκέφθηκε ὁ Εὐάγγελος Λιασῆς. Τό βράδυ παρακολούθησε διάλεξη τοῦ Καθηγητῆ John Barron, στό Royal Holloway τοῦ Πανεπιστημίου τοῦ Λονδίνου, γιά τόν "Άγιο Μεγαλομάρτυρα Γεώργιο, καί στή συνέχεια παρεκάθησε στό παρατεθέν ἐκεῖ δεῖτνο.
- Τόν ἐπισκέφθηκε ὁ Στέφανος Γεωργιάδης. Άργότερα παρέστη σέ τελετή στήν Συναγωγή τοῦ Δυτικοῦ Λονδίνου,

πού ὀργάνωσε ή Inter-Faith. Τό βράδυ παρέστη στήν ἐτήσια κοινωνική ἐκδήλωση τῆς Κοινότητος Άγίου Νικολάου, Shepherd's Bush Δυτικοῦ Λονδίνου, σέ κεντρικό ξενοδοχεῖο τοῦ Λονδίνου.

18. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν Ίερό Ναό Άγίων Κωνσταντίνου καί Έλένης, Croydon, ὅπου καί παρεκάθησε σέ γεῦμα. Άργότερα τέλεσε τό Μυστήριο τῆς βάπτισης τῆς Μαρίας - Άλεξίας, θυγατρός τοῦ ζεύγους Χάρη καί Παναγιώτας Ίακωβίδη στόν Ἱερό Ναό Άπ. Βαρνάβα, Wood Green.

19. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ἡ Χάρις Ἐπαμεινώνδα, οί Ἁχιλλέας Χρήστου, Σίμων Κουππάρης καί Παντελῆς Δημοσθένους, καί ὁ Χρῆστος Κουππάρης. Ἐπισκέφθηκε τόν Μητροπολίτη Souroz Ἁντώνιο στόν Ρωσικό Καθεδρικό Ναό στό South Kensington. Τό βράδυ προήδρευσε συνεδρίας τῶν Κηδεμόνων τῆς Κοινότητος Ἁγίου Δημητρίου, Edmonton.

20. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Κώστας Παπαδόπουλος, οί Andrew Louth καί Άρχιμ. Έφραίμ Lash, ἡ Άντιγόνη Χαραλάμπους, καί ὁ David McRae (μέ τόν ὁποῖο παρεκάθησε σέ δεῖπνο). Στό μεταξύ παρέστη σέ συνεδρία τῶν Κηδεμόνων τοῦ Ἑλληνικοῦ Κολλεγίου Λονδίνου, τό δέ ἀπόγευμα τέλεσε τήν νεκρώσιμο Άκολουθία τοῦ Γεωργίου Λύτρα στόν Καθεδρικό Ναό Κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου, Wood Green.

21. Παρεκάθησε σέ γεῦμα μέ τόν Ἀντώνη Γερολέμου. Τό βράδυ παρέστη σέ ἔκθεση πινάκων στό Ἑλληνικό Κέντρο Λονδίνου, παρεκάθησε δέ στή συνέχεια σέ δεῖπνο πρός τιμήν τῆς Φωτεινῆς Παπαδοπούλου, συζύγου τοῦ Προέδρου τῆς Δημοκρατίας τῆς Κύπρου.

23. Άνεχώρησε γιά τήν Κύπρο. Τό βράδυ παρεκάθησε σέ δεῖπνο στήν οἰκία τοῦ ζεύγους Προκόπη καί Έλλης

Παναγιώτου στή Λευκωσία.

24. Έπισκέφθηκε τόν Έπίσκοπο Σαλαμῖνος Βαρνάβα στό Άρχιεπισκοπικό Μέγαρο. Άργότερα τόν ἐπισκέφθηκαν οἱ Θεόδωρος Στυλιανοῦ καί Χαράλαμπος Χαραλαμπίδης, καί στή συνέχεια ἐπισκέφθηκε στήν οἰκία του τόν ἀδερφό του Παναγιώτη. Τό βράδυ παρεκάθησε σέ δεῖπνο πού παρέθεσαν

οί Πάνος Παπαδόπουλος καί Σταῦρος Τσαγκάρης.

25. Παρέστη στή Θ. Λειτουργία στόν Ίερό Ναό τοῦ Ἁγίου Γεωργίοιυ στό χωριό Λατσιά Λευκωσίας καί στή συνέχεια τέλεσε ἐκεῖ τήν Νεκρώσιμο Ἁκολουθία γιά τόν Χριστόφορο Θεοχάρους. Ἁκολούθως παρεκάθησε σέ γεῦμα στήν οἰκία τοῦ ζεύγους Ἁνδρέα καί Εἰρήνης Θεοχάρους. Τό ἀπόγευμα εὐλόγησε τούς γάμους τοῦ Ἡλία Μαυρομάτη καί τῆς Νατάσας Τσαγκάρη στόν Ἱερό Ναό Εὐαγγελισμοῦ τῆς Θεοτόκου στήν Παλουριώτισσα Λευκωσίας καί στή συνέχεια παρέστη στή γαμήλια δεξίωση πού δόθηκε σέ κεντρικό ξενοδοχεῖο τῆς Λευκωσίας.

26. Ἐπισκέφθηκε τόν Ἐπίσκοπο Κύκκου Νικηφόρο καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεῦμα στήν οἰκία τοῦ ζεύγους Προκόπη καί Ἑλλης Παναγιώτου.

27. Έπέστρεψε στό Λονδῖνο.

28. Τόν ἐπισκέφθηκε ὁ π. Ἰωσήφ Παλιούρας. Ἀργότερα παρέστη σέ δεξίωση πού ὀργάνωσε ἡ Royal Commonwealth Society πρός τιμήν τοῦ ἀφυπηρετοῦντος Προέδρου τῶν Joint Commonwealth Societies, Sir Peter Marshall. Ἐπιστρέψας στήν Ἀρχιεπισκοπή προήδρευσε συνεδρίας τῶν Μελῶν τῆς Ἐπιτροπῆς γιά τήν ἀσφάλιση τῶν περιουσιακῶν στοιχείων τῶν Κοινοτήτων τῆς Ἀρχιεπισκοπῆς.

29. Παρεκάθησε σέ γεῦμα, πού παρέθεσε πρός τιμήν του ὁ Καρδινάλιος Cormac Murphy-O'Connor, Ρωμαιοκαθολικός Άρχιεπίσκοπος Westminster. Τό ἀπόγευμα παρέστη σέ ἐκδήλωση στό Lambeth Palace γιά νά τιμηθεῖ ἡ μνήμη τοῦ Ἁγίου Σεραφείμ τοῦ Sarov, ἀργότερα δέ παρεκάθησε σέ δεῖπνο μέ τήν εὐκαιρία τῶν 90 χρόνων ἀπό τὴς ἰδρύσεως τῆς Anglo-Hellenic League.

30. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ἡ Marcia Denning, οὶ Τούλα Aspen καί Μαντώ Περιβολάρη, ὁ π. Βασίλειος Χαβαντζιᾶς συνοδευόμενος ἀπό τόν π. Δημήτριο καί τήν Πρεσβυτέρα του Αἰκατερίνη Μπαθρέλου, οἱ Νικόλαος Ἰακωβίδης καί Γεώργιος Χατζηφάνης (μέ τούς ὁποίους παρεκάθησε σέ γεῦμα), καί ἡ Δρ. Μαρία Βαΐου. Τό βράδυ προήδρευσε συνεδρίας τῆς Γραμματείας τοῦ ΕΦΕΠΕ.

31. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Κώστας Παπαδόπουλος καί οἱ Σάββας καὶ Χριστίνα Φιλίππου. Άργότερα εὐλόγησε τούς γάμους τοῦ Φάνου Θεοφάνους καὶ τῆς Ἑλενας Σαββίδη στόν Ἱερό Ναό Άγίου Ἰωάννου Βαπτιστῆ, Haringay.

IOYNIOE

1. Τέλεσε τήν Θ. Λειτουργία στόν Ίερό Ναό τοῦ Ἅγίου Ἰωάννου Βαπτιστοῦ, Haringey, ὅπου καί παρεκάθησε σέ

ΙΟΥΝΙΟΣ

1. Τέλεσε τήν Θ. Λειτουργία στόν Ίερό Ναό τοῦ Ἁγίου Ἰωάννου Βαπτιστοῦ, Haringey, ὅπου καί παρεκάθησε σέ γεῦμα. Ἁργότερα εὐλόγησε τούς γάμους τοῦ Paul Heath καί τῆς Ἁνδρούλας Μιλτιάδου στόν Καθεδρικό Ναό Κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου, Wood Green. Τό βράδυ παρεκάθησε σέ δεῖπνο στήν οἰκία τοῦ ζεύγους Ἀνδρέα καί Δήμητρας Ἰωάννου.

2. Τό πρωΐ παρέστη σέ τελετή στό Άββαεῖο του Westminster μέ τήν εὐκαιρία τῶν 50 χρόνων ἀπό τῆς ἐνθρονίσεως τῆς Βασιλίσσης Ἐλισάβετ. Τό ἀπόγευμα τόν ἐπισκέφθηκαν τό ζεῦγος Χρήστου καί Εὐπραξίας Παπαδόπουλου μέ τήν κόρη

του Μαρία.

 Παρεκάθησε σέ γεῦμα μετά τοῦ Anthony Reynoldson.
 Άργότερα τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ π. Ἰωσήφ Παλιούρας, καί ὁ Γενικός Πρόξενος τῆς Ἑλλάδος στό Λονδῖνο

Πλάτων-Άλέξης Χατζημιχάλης.

4. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Κώστας Καβάδας, ὁ Ὑφυπουργός Ἅμυνας τῆς Ἑλλάδος Λάζαρος Κωτίδης, συνοδευόμενος ἀπό τούς Κ. Κυριακίδη, Ν. Χριστόπουλο καί Δ. Γαβριηλίδη, καί ὁ π. John Fenwick (μέ τόν όποῖο παρεκάθησε σέ γεῦμα). Τό ἀπόγευμα μετέβη στήν πόλη Cardiff ὅπου τέλεσε ἐσπερινό στόν ἐκεῖ Ἱερό Ναό τοῦ Ἁγίου Νικολάου καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ δεῖπνο πού παρέθεσε ἡ ἐκεῖ Ἑλληνική ὑρθόδοξος Κοινότητα.

5. Τό πρωῖ μετέσχε στήν τελετή ἔναρξης τοῦ Δευτέρου Κοινοβουλίου τῆς Οὐαλίας, παρουσία τῆς Βασίλισσας Ἑλισάβετ. Άργότερα παρεκάθησε σέ γεῦμα πού παρέθεσε ἡ Ἑλληνική Όρθόδοξος Κοινότητα τῆς πόλεως Cardiff. Έπιστρέφων στό Λονδῖνο ἐπεσκέφθη τόν Ἁγγλικανικό Ναό

τοῦ Άγίου Ἰακώβου, Darintsey, Wilts.

6. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά οἱ Κωνσταντίνα Κακογιάννη καί Ἑλένη Καρνιάτη, ὁ π. Σαμουήλ Κουσπογένης μέ τήν πρεσβυτέρα του, οἱ Gregory Wellington καί Χριστιάνα Διμιώτου, καί ὁ Λούης Λοῖζου. Τό ἀπόγευμα παρακολούθησε όμιλία τοῦ Προέδρου τῆς Βουλῆς Κύπρου, Δημήτρη Χριστόφια, πού ὀργάνωσε τό παράρτημα ΑΚΕΛ Λονδίνου. Τό βράδυ ἐπεσκέφθη τήν οἰκογένεια τοῦ μ. Σάββα Άντωνίου.

7. Τό πρωῖ παρακολούθησε τήν ἔναρξη τῶν ἐκδηλώσεων πού όργάνωσε ὁ ΕΦΕΠΕ γιά τούς 'Ολυμπιακούς 'Αγῶνες. Στή συνέχεια τέλεσε τή βάπτιση του 'Αλέξανδρου, γιοῦ τοῦ ζεύγους Βασίλη καί 'Άννας Γουλανδρη, στόν Καθεδρικό Ναό τῆς 'Αγίας Σοφίας Λονδίνου καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεῦμα πού παρέθεσαν οἱ γονεῖς τοῦ νεοφώτιστου σέ έστιατόριο τοῦ Λονδίνου. Τό βράδυ παρέστη καί πάλιν στίς ἐκδηλώσεις γιά τούς 'Ολυμπιακούς 'Άγῶνες στό 'Ελληνικό Κέντρο Λονδίνου.

8. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν ἑορτάζοντα Ἱερό Ναό τῶν 318 Ἅγίων Πατέρων Νικαίας καί Ἅγίωυ Ἰωάννου Βαπτιστοῦ στήν πόλη Sutton (Shrewsbury)καί στή συνέχεια ἐβράβευσε τὰ Μέλη τῆς Varangian Guard Youth Organisation, παρεκάθησε δέ σέ γεῦμα πού παρέθεσε ἡ ἐκεῖ Κοινότητα. Τό ἀπόγευμα εὐλόγησε τούς γάμους τοῦ Θωμᾶ Γιασουμῆ καί τῆς Kristina Spix στόν Ἱερό Ναό Εὐαγγελισμοῦ τῆς Θεοτόκου, Manchester. 9. Τόν ἐπισκέφθηκε ὁ π. Ἁνδρέας Γαριβαλδινός. Τό βράδυ παρέστη στήν τελετή ἀπονομῆς τοῦ Βραβείου Runciman, πού ἔγινε στό Ἑλληνικό Κέντρο Λονδίνου.

10. Τό μεσημέρι παρέστη σέ φιλανθρωπικό γεῦμα πού όργάνωσε στήν οἰκία της ἡ κα. Λήδα Παττίχη, Τό βράδυ παρέστη στήν παρουσίαση τοῦ βιβλίου τοῦ Παναγιώτη Α. Λεμοῦ "It happened at sea", πού ἔγινε σέ ἐστιατόριο τοῦ

Λονδίνου

11. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν ἑορτάζοντα Ἱερό Ναό τοῦ Απ. Βαρνάβα, Wood Green, καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεῦμα πού παρέθεσε ή τοπική Κοινότητα. Τό ἀπόγευμα τόν ἑπεσκέφθησαν στήν Ἡρχιεπισκοπή ή Ἑλένη Ζένιου καί ἡ Helen Philippson. Τό βράδυ προήδρευσε συνεδρίας τῆς Ἐπιτροπῆς τοῦ Ἱεροῦ Ναοῦ Ἁγίων Ἁντωνίου καί Ἰωάννου Βαπτιστοῦ, Holloway, στά Γραφεῖα τῆς Ἅρχιεπισκοπῆς.

12. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Ἅρης Δημόπουλος, οἱ

 Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ "Αρης Δημόπουλος, οἱ Λούης Λοίζου καί Τάκης 'Αμερικάνος. Τό βράδυ παρέστη στήν ἔκθεση εἰκόνων Σερβικῆς Τέχνης τοῦ 20οῦ αἰῶνα στήν

Γκαλερί Άντύπα στό Knightsbridge.

13. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Steve Hizgins, καί ὁ Σάββας Κουμεντοῦρος. Τό ἀπόγευμα προέστη τῆς Άκολουθίας τῶν ψυχῶν στό Παρεκκλήσιο τῆς Άρχιεπισκοπῆς. Άργότερα παρεκάθησε σέ δείπνο πού παρέθεσε ἡ Μαρίνα Καλογήρου.

14. Προέστη τῆς Άκολουθίας τῶν ψυχῶν στό Παρεκκλήσιο

τής Άρχιεπισκοπής.

15. Τέλεσε τήν Θ. Λειτουργία στόν Ίερό Ναό τῆς Άγίας Τριάδος και Άποστόλου Λουκά, Birmingham, ὅπου καί παρεκάθησε σέ γεῦμα. Στή συνέχεια παρέστη στό Ἔβδομο Φεστιβάλ Νεολαίας τῶν Κοινοτήτων τῆς Μέσης Άγγλίας πού πραγματοποιήθηκε στό Οἴκημα τῆς Κυπριακῆς Ἐστίας

Birmingham.

16. Τέλεσε τήν Νεκρώσιμο Άκολουθία γιά τήν Δόννα Τάκη Διομήδη στόν Ίερό Καθεδρικό Ναό Τιμίου Σταυροῦ καί

Άρχαγγέλου Μιχαήλ, Hendon Λονδίνου.

17. Τόν ἐπισκέφθηκε ὁ Χάρης Βικέτος. Στή συνέχεια τέλεσε τήν Νεκρώσιμο Άκολουθία γιά τόν Σάββα Άντωνίου στόν Ἱερό Καθεδρικό Ναό των Άγίων Πάντων Λονδίνου. Τό βράδυ παρέστη σέ διάλεξη στό Ἑλληνικό Κέντρο Λονδίνου ἐν σχέσει μέ τό "Nicholas Hammond Memorial Appeal" καί στή συνέχεια σέ σχετικό μέ τήν ἐκδήλωση αὐτή δεῖτνο.

18. Ἐπεσκέφθη τήν Ἑλληνική Όρθόδοξο Κοινότητα στό Northampton ὅπου είχε συνάντηση μέ τούς ἐκεῖ ἡγέτες τῆς Κοινότητος καί ἀκολούθως παρεκάθησε σέ γεψηα στήν οἰκία τοῦ Γιώργου Κυριακίδη. Τό βράδυ προήδρευσε συνεδρίας τῶν Μελῶν τοῦ Διοικητικοῦ Συμβουλίου τοῦ Ἑλληνικοῦ Ὀρθόδοξου Όμολογιακοῦ Σχολείου ""Αγιος Κυπριανός",

Croydon

19. Ανεχώρησε γιά τήν Άθήνα καί τό βράδυ εὐλόγησε τούς γάμους τοῦ Τάσου Παντελιᾶ καί τῆς Ἰσπανίδας Maria Immaculada Riera Homar στό Παρεκκλήσιο Κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου, στήν Παλλήνη Άττικῆς, παρεκάθησε δέ στή συνέχεια στό γαμήλιο δεῖπνο.

20. Έπισκέφθηκε στό νοσοκομεῖο "Ύγεία" Άθηνῶν τόν ἀσθενοῦντα Λουκὰ Χατζηϊωάννου. Στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεῦμα πού παρέθεσε ἡ Τούλα Α. Άθανασιάδη. Τό ἀπόγευμα τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά στό ξενοδοχεῖο ἡ Μαρία Εὐαγγελία Σέλα, τό ζεῦγος Λούη καί Μαρίας Γιαννοπούλου, καί ὁ Εὐάγγελος Ποθητός. Τό βράδυ παρεκάθησε σέ δεῖπνο στήν οἰκία τοῦ ἀνεψιοῦ του, Παναγιώτη Γιώρκα.

21. Έπιστρέψας στό Λονδίνο, μετέβη στό προάστειο Woolich τοῦ Λονδίνου ὅπου τέλεσε τήν βάπτιση τοῦ θυγατρίου τοῦ ζεύγους Κτωρίδη, ὅπου καί παρεκάθησε στό παρατεθέν

δεῖπνο.

22. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν Ίερό Καθεδρικό Ναό τῆς Άγίας Σοφίας Λονδίνου καί στή συνέχεια τέλεσε έκεῖ τό μνημόσυνο τοῦ Κώστα Χατζηπατέρα. Τό ἀπόγευμα εὐλόγησε τούς γάμους τοῦ Χαράλαμπου Σκαλιώτη καί τῆς Μαρίας Σολωμοῦ στόν ἱερό Καθεδρικό Ναό Τιμίου Σταυροῦ καί Άρχαγγέλου Μιχαήλ, Hendon Λονδίνου.

23. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ π. Άθανάσιος Ledwich, ὁ π. Κωνσταντῖνος Γαριβαλδηνός, καί ἀντιπροσωπεία τοῦ Ἰνοτιτούτου Ἰορθοδόξων Χριστιανικῶν Σπουδῶν Cambridge ὑπό τήν ἡγεσία τοῦ Θεοφιλ. Ἐπισκόπου Διοκλείας Καλλίστου καί τοῦ Παν. Παναγιώτου. Τό βράδυ προήδρευσε συνεδρίας τῶν Κηδεμόνων τοῦ St. Nicholas Trust στά Γραφεῖα τῆς

Άρχιεπισκοπής.
24. Παρεκάθησε σέ γεϋμα στήν οἰκία τῆς "Υπατης Άρμοστοῦ τῆς Κύπρου, πρός τιμήν τοῦ ἀποχωροῦντος Συμβούλου τῆς Ἑλληνικής Πρεσβείας Λονδίνου, Κωνσταντίνου Μπίτσιου. Τό βράδυ προήδρευσε ἔκτακτης συνεδρίας τοῦ Διοικητικοῦ

Συμβουλίου τοῦ Ὁμολογιακοῦ Σχολείου Croydon.

25. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Columba Bruce Clark, καί ἡ Χριστιάνα Λιασή μὲ τήν μητέρα της, Μαρία. Στή συνέχεια τέλεσε ἐπιμνημόσυνη δέηση στό Παρεκκλήσιο τῆς Άρχιεπισκοτῆς γιά τόν Χρῆστο Στέλιου Ἰωάννου. Ἄργότερα ἐπισκέφθηκε τό δικηγορικό Γραφεῖο τοῦ Κύπρου Νίκολα. Τό βράδυ παρέστη σέ δεξίωση στήν οἰκία τῆς Ὑπάτης Ἀρμοστοῦ τῆς Κύπρου μὲ τήν εὐκαιρία τῆς εἰσόδου τῆς Κύπρου στήν Εὐρωπαϊκή "Ενωση.

26. Ἐπισκέφθηκε τό Bede House στό Staplehurst, Kent, ὅπου

καί παρεκάθησε σέ γεῦμα.

27. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Χρύσανθος Κυριάκου μέ τόν γιό του, ἡ Κατερίνα Καλοστύπη, καί ὁ Φίλιππος Φιλίππου. Τό μεσημέρι τέλεσε τά ἐγκαίνια τῶν Γραφείων τοῦ Σωματείου Κυπρίων Γυναμκών "Αράγνη" από Βόρειο Λονδίνο.

Κυπρίων Γυναικῶν "Άράχνη" στό Βόρειο Λονδῖνο. 28. Τόν ἐπισκέφθηκε ὁ Κώστας Τσακμάκης. Άργότερα εὐλόγησε τούς γάμους τοῦ Στέλιου Πιερή καί τῆς Νίκης Νεοφύτου στόν Ἰερό Καθεδρικό Ναό τῶν Ἅγίων Πάντων Λονδίνου. Τό ἀπόγευμα παρέστη στό ἐτήσιο "Φεστιβάλ Κρασιοῦ" πού ὀργανώνει ἡ ἐφημερίδα "Παροικιακή" στό Alexandra Palace Λονδίνου.

29. Τέλεσε τήν Θ. Λειτουργία στόν Ίερό Ναό τῶν Ἁγίων Ἁντωνίου καί Ἰωάννου Βαπτιστοῦ, Holloway Λονδίνου, ὅπου καί παρεκάθησε σέ γεῦμα. Ἁργότερα εὐλόγησε τούς γάμους τοῦ Ἅγγελου Παναγιώτου καί τῆς Λουκίας Λαμπρῆ στόν Ἱερό

Ναό Άπ. Βαρνάβα, Wood Green Β. Λονδίνου.

30. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν ἐορτάζοντα Ἱερό Ναό τῶν Ἁγίων Δώδεκα Ἀποστόλων, Hatfield, ὅπου καί παρεκάθησε σέ γεῦμα. Ἁργότερα τόν ἐπισκέφθηκαν στήν Ἅρχιεπισκοπή οἱ Μάριος Μαυρίκιος καί Ἅντρος Παυλίδης τοῦ Ρ.Ι.Κ., συνοδευόμενοι ἀπό τόν Δῶρο Παρτασίδη. Τό βράδυ παρεκάθησε σέ δεῖπνο μέ τό ζεῦγος John καί Κατερίνας Harwood.

## ARCHBISHOP GREGORIOS' DIARY

1. Continuing his visit to Cyprus, His Eminence the Archbishop was entertained to supper by Prokopios & Heleni Panaghiotou.

2. In the morning, he was received by Archbishop Chrysostomos of Cyprus, who later entertained him and Patriarch Ignatios IV of Antioch to lunch. Afterwards, he visited Pefkios Georghiadis, Minister of Education and Culture, and Tassos Papadopoulos, the President of the Republic of Cyprus. In all these visits he was accompanied by Mr. Charis Mettis. Later, he was present at the inaugural session of the Conference of Religions and Civilisations. held at the Monastery of Kykkos' Centre in Nicosia. Afterwards, he visited Sotos & Soula Panaghiotou.

3. He returned from Cyprus in the morning. He presided at a Trisaghion for the late Zoë Zika-Metaxa in the Chapel of the Archdiocese. In the evening, he blessed the marriage of Constantinos Loghothetis and Christina Lemou at the Cathedral of the Divine Wisdom in Bayswater, attending the reception held afterwards at the Dorchester.

4. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of St. George the Great Martyr to the Archdiocese, he received Athanasios & Varvara Moutoutsi.

5. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy for the Community of Ss. Raphael and Basil the Great at the Anglican church of St. Nicholas in Sutton (Surrey), attending the reception held in the church hall afterwards.

6. During the day, he visited the Habib family in Milton (a suburb of

Cambridge).

- 7. At midday, he was present at a reception given to mark the 55th anniversary of the Independence of the State of Israel, held at the Israeli Ambassador's residence in St. John's Wood. Later, he was present at the official opening of the Sir John Cass Business School of City University by Her Majesty The Queen. In the evening, he was present at the launch of Pauline Green's book "Embracing Cyprus: The Path to Unity in the New Europe" that was held at Portcullis House.
- 8. He received Mrs. Beverley Christy and Mrs. Marion Haddad in the morning and Loukas Mouzeris and Steve Higgins during the afternoon.
- 9. In the morning, he received Metropolitan lakovos of the Princes' Islands (who was accompanied by Salim Hoché). In the afternoon, he received Athanasios Katsochis. In the evening,he was present at a dinner given in honour of Ioannis Mangriotis, Hellenic Minister for Greeks Abroad, at the Hellenic Centre.
- 10. In the morning, he travelled to Plymouth. There, in the evening, he presided at Great Vespers for the consecration of the church of Ss. Demetrius & Nicetas, afterwards attending a reception given by the Community.
- 11. In the morning, he consecrated the church of Ss. Demetrius & Nicetas in Plymuth and celebrated the Divine Liturgy in continuation. He then attended the celebratory luncheon given by the Community at the New Inter-Continental Hotel, leaving to return to London afterwards. Inthe evening, he was present at the 70th birthday party of Mrs. Agni Georgallides, held at the Attica restaurant in Mayfair.
- 12. He received Miss Evangelia Garila in the morning and Georghios Vouros in the afternoon. In the evening, he entertained Mrs. Maria Vassiliadou to supper.
- 13. At midday, he presided at a meeting of the committee preparing the forthcoming Conference of the Greek Co-Ordinating Educational Committee (EFEPE), entertaining the participants to lunch afterwards.
- 14. In the evening, he was present at the annual Milad al-Nabi lecture, delivered by Sheik Dr. Zaki Badawi at the Ismaili Centre in South Kensington.
- 15. In the morning, he presided at a meeting of the London-based hierarchy, entertaining them to lunch afterwards.
- 16. In the morning, he received Evangelos Liasis. In the evening, he was present at the lecture concerning St. George the Great Martyr delivered by Professor John Barron at the Hellenic Institute, Royal Holloway, attending the dinner held in continuation.
- 17. In the morning, he received Stephanos Georghiadis. Later, he was present at an Inter-Faith service held at the West London

Synagogue. In the evening, he was present at the annual Dinner And Dance of the Community of St. Nicholas in Shepherd's Bush held at the Royal National Hotel.

- 18. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of Ss. Constantine & Helen in Upper Norwood (Croydon), being entertained to lunch by the Community afterwards. In the afternoon, he baptised Maria Alexia, infant daughter of Haris and Panaghiota lakovidis, of the church of St. Barnabas in Wood
- 19. He received Miss Charis Epameinonda in the morning and Achilleus Christou, Simon Koupparis & Pantelis Dimosthenous at midday. In the afternoon, he visited Metropolitan Anthony of Sourozh at the Russian Orthodox Cathedral in South Kensingto. Returing to Thyateira House, he received Christos Koupparis. In the evening, he presided at a meeting of the Trustees of the church of St. Demetrius in Edmonton.
- 20. During the morning, he received Costas Papadopoulos and Professor Andrew Louth & Archimandrite Ephrem of Whalley Range. At midday, he was present at a meeting of the Trustees of the Hellenic College of London. In the afternoon, he presided at the funeral of Georghios Lytras at the Cathedral of the Dormition of the Mother of God in Wood Green. Returning to Thyateira House, he received Miss Antigoni Charalambous. He entertained David McRae to supper.
- 21. He was entertained to lunch by Antonios Yerolemou at midday. In the evening, he was present at a private view of paintings by members of the Hellenic Centre and then was a guest at a dinner given there in honour of Mrs. Photini Papadopoulos.
- 23. He left for Cyprus at midday. In the evening, he was entertained to supper by Prokopios & Heleni Panaghiotou.
- 24. During the day, he visited Bishop Varnavas of Salamis at the Cyprus Archbishopric, he received Theodoros Stylianou and Charalambos Charalambidis, and he visited Panaghiotis & Despoina Theocharous. In the evening, he was entertained to supper by Panos Papadopoulos & Stavros Tsangharis.
- 25. In the morning, he attended the Divine Liturgy at the church of St. George in Latsià, in continuation presiding at the Memorial Service for Christophoros Theocharous held there. He was entertained to lunch by Andreas & Eirene Theocharous. Later, he blessed the marriage of Elias Mavrommatis and Natasha Tsanghari at the church of the Annunciation of the Mother of God in Pallouriotissa, attending the reception held in continuation at the Hilton Park in Nicosia.
- 26. In the morning, he visited Bishop Nikephoros of Kykkos, abbot of the monastery the title of which he bears. He was entertained to lunch by Prokopios & Heleni Panaghiotou.
- 27. He returned from Cyprus at midday.
- 28. In the afternoon, he received Father losif Paliouras. In the late afternoon, he was present at a reception given by the Royal Commonwealth Society to mark the retirement of the Chairman of the Joint Commonwealth Societies' Council, Sir Peter Marshall. Returning to Thyateira House, he presided at a meeting of the committee set up to examine the insurance of the Archdiocese.
- 29. At midday, he was entertained to lunch by Cardinal Cormac Murphy-O'Connor, Roman Catholic archbishop of Westminster. During the evening, he was present at a reception given at Lambeth Palace by the Trust of Ss. Francis and Seraphim to honour the memory of St. Seraphim of Sarov, and was a guest at the Anglo-Hellenic League's 90th Anniversary Celebration Dinner held at Goldsmiths' Hall in the City.
- 30. During the morning, he received Mrs. Marcia Denning; Mesdames Toula Aspen & Mando Perivolari; and Father Vassilios Havantzia (who was accompanied by Father Demetrios Bathrellos and his presbytera, Aekaterini). He was entertained to lunch by Nikolaos lakovidis \* Georghios Hajifanis. In the afternoon, he received Dr. Maria Vaiou. Later, he presided at a meeting of the EFEPE secretariat.
- 31. During the morning, he received Costas Papadopoulos and Savvas & Christina Philippou. In the afternoon, he blessed the marriage of Phanos Theophanous and Elena Savvidou at the church of St. John the Baptist in Hornsey.

#### JUNE

1. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of St. John the Baptist in Hornsey, being entertained to lunch afterwards by the Community. In the afternoon, he blessed the marriage of Paul Heath and Androula Militadou at the Cathedral of the Dormition of the Mother of God in Wood Green. In the evening, he was entertained to supper by Andreas & Demetra Ioannou.

2. In the morning, he was present at the service held in Westminster Abbey to mark the 50th anniversary of the Coronation of Her Majesty the Queen. In the afternoon, he received Christakis & Efpraxia Papadopoulos and their daughter, Maria.

3. At midday, he entertained Anthony Reynoldson to lunch. During the afternoon, he received Father losif Paliouras anad Platon-

Alexis Hadjimichalis (Hellenic Consul-General).

4. During the morning, he received Costas Kavadas; and Lazaros Lotidis, Hellenic Deputy Minister of National Defence (who was accompanied by K. Kyriakidis, Nikolaos Christopoulos & D. Gavrillidis). He entertained the Revd. John Fenwick to lunch. In the afternoon, he left for Cardiff, wher he presided a vesperal celebration of the Divine Liturgy at the church of St. Nicholas in Butetown. He was entertained to supper by the Community afterwards.

5. In the morning, he participated in the Celebration to mark the Opening of the Second National Assembly for Wales, held in the presence of Her Majesty the Queen at the Anglican church of St.Mary the Virgin in Butetown, and at which he read a passage from St. John's Gospel in Greek. In continuation, he was entertained to lunch by the Orthodox Community. On his way back to London, he visited the Anglican church of St.James the Great in Dauntsey (Wilts.).

6. He received Mesdames Konstantina Kakoghianni & Heleni Karniati int he morning and Father Samouil Kouspoghennis & his presbytera; Gregory Wellington & Dr. Christiana Dymiotou; and Louis Loizou during the afternoon. In the evening, he was present at a gathering organised under the auspices of the Progressive Party of Working People of Cyprus (AKEL) in Britain that was addressed by its Secretary General, Dimitrios Christophias. Afterwards, he visited the family of the late Savvas Antoniou in East Finchley.

7. In the morning, he was present at the opening of the EFEPE Conference, held at the Hellenic Centre. Later, he baptised Alexandros, infant son of Vassilios & Anna Goulandris, at the Cathedral of the Divine Wisdom in Bayswater, afterwards attending the reception held at George's Restaurant in Mayfair. In continuation, he returned to the Hellenic Centre to continue participating in the EFEPE Conference.

8. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of the 318 Holy Fathers of Nicaea and St. John the Baptist in Sutton (Shrewsbury) on the ocasion of its title feast, afterwards presenting awards to the members of the Varangian Guard Youth Organisation. In continuation, he was entertained to lunch by the Community. Int he afternoon, he blessed the marriage of Thomas Yiasoumi and Kristina Spix at the church of the Annunciation of the Mother of God inHigher Broughton (Salford, Manchester).

9. In the morning, he received Father Andreas Garivaldinos. In the evening, he was present at the Runciman Award ceremony, held at

the Hellenic Centre.

10. At midday, he was present at a Charity Luncheon organised by Mrs. Leda Pattichi in Finchley. In the evening, he was present at the launch of Panaghiotis A. Lemos' book 'It happened at sea', held at the Floriana Restaurant in Chelsea.

11. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of St. Barnabas in Wood Green on the occasion of its title feast, being entertained to lunch by the Community afterwards. In the afternoon, he received Mesdames Heleni Zeniou & Heleni Philippson. In the evening, he presided at a meeting of the Community of Ss. Anthony & John the Baptist in Holloway held at Thyateira House.

12. He received Mrs. Angeliki Delighianni in the morning, and Aris Demopoulos and Takis Amerikanos & Louis Loïzou during the afternoon. In the evening, he was present at an exhibition of 20th Century Serbian Art at the Andipa Gallery in Knightsbridge.

13. He received Steve Higgins in the morning and Savvas Koumentouros in the afternoon. In the evening, he presided at Souls' Saturday memorial services in the Chapel of the Archdiocese. Later, he was entertained to supper by Miss Marina Kaloghirou.

14. In the morning, he presided at Souls' Saturday memorial services in the Chapel of the Archdiocese.

15. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of the Holy Trinity and St. Luke the Evangelist in Erdington (Birmingham), being entertained to lunch by the Community afterwards. Later, he was present at the 7th Midlands Orthodox Youth Festival, held at the Magnet Centre in Erdington.

16. At midday, he presided at the funeral of Mrs. Donna Taki Diomedous at the Cathedral of the Holy Cross and St. Michael in

Golders Green

17. In the morning, he received Haris Viketos. Later, he presided at the funeral of Savvas Antoniou at the Cathedral of All Saints in Camden Town. In the evening, he was present at a lecture delivered at the Hellenic Centre in connection with the Nicholas Hammond Memorial Appeal and at the dinner held in continuation. 18. During the day, he visited the Community in Northampton, meeting Community leaders there and having lunch at the house of Georghios Kyriakidis. In the evening, he presided at a meeting of the Governors of St. Cyprian's V.A. Primary School in Thornton Heath.

19. He left for Athens at midday, in the evening presiding at the marriage of Tassos Pandellas and Maria Riera Homar Inmaculada at the chapel of the Dormition of the Mother of God in Pallini, attending the reception held afterwards.

20. In the morning, he visited Loukas Hadji-loannou, a patient at the 'Hygeia' Hospital. He was entertained to lunch by Mrs. Toula A. Athanasiadou. During the afternoon, he received Miss Maria-Evangelia Sela, Louis & Maria Yiannopoulos, and Evangelos Pothitos. He was entertained to supper by Panaghiotis Yiorkas.

21. He returned from Athens at midday. In the afternoon, he baptised Victoria Frances, infant daughter of Theo & Paula Ktorides at the church of Christ the Saviour in Welling (Woolwich), attending the reception held afterwards at the Rowan Grange Hotel

in Wilmington.

22. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the Cathedral of the Divine Wisdom in Bayswater, afterwards presiding at a memorial service for the late Costas Hadjipateras. In the afternoon, he blessed the marriage of Charalambos Skaliotis and Maria Solomou at the Cathedral of the Holy Cross and St. Michael in Golders Green.

23. In the morning, he received Father Athanasios Ledwich and Father Constantinos Garivaldinos. During the afternoon, he received a delegation from the Institute for Orthodox Christian Studies in Cambridge, led by Bishop Kallistos of Diokleia and Panaghiotis Panaghiotou. In the evening, he presided at a meeting of the St. Nicholas' Trust at the Archdiocese.

24. At midday, he was present at a luncheon offered at her residence by the Cyprus High Commissioner on the occasion of the departure from London of Constantinos Bitsios, Hellenic Minister Counsellor. In the evening, he presided at an emergency meeting of the Governors of St. Cyprian's School in Thornton Heath.

25. During the morning, he received Columba Bruce Clark and Mrs. Christiane Liasi & her mother, Maria. At midday, he presided at a Memorial Service of the late Christos S. Ioannou in the Chapel of the Archdiocese. In the afternoon, he visited the Officers of Kypros Nicholas. Later, he was present at a reception given at her residence by the Cyprus High Commissioner to mark the signing by Cyprus of the Accession Treaty to the European Union.

26. He visited Bede House at Staplehurst in Kent, being

entertained to lunch by the Anglican sisterhood there.

27. During the morning, he received Chrysanthos Kyriakou and his son, and Miss Katerina Kalostypi. At midday, he blessed the offices of the "Arachne" Greek Cypriot Women's Group. In the afternoon, he received Phillip Phillippou.

28. During the afternoon, he received Kostas Tsakmakis, and he blessed the marriage of Stelios Pieris and Niki Neophytou at the Cathedral of All Saints in Camden Town. In the evening, he was present at the annual Cyprus Wine Festival and Business Exhibition held in the Great Hall of Alexandra Palace.

29. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of Ss. Anthony and John the Baptist in Holloway, being entertained to lunch by the Community afterwards. In the afternoon, he blessed the marriage of Angelos Panaghiotou and Loukia Lambri at the church of St. Brnabas in Wood Green.

30. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of the Twelve Apostles in Brookman's Park (Hatfield) on the occasion of its title feast, being entertained to lunch by the Community afterwards. In the afternoon, he received Marios Mavrikiios, Andros Pavlidis & Doros Partasidis. In the evening, he entertained John and Katerina Harwood to supper.

Ή παρούσα ἔκδοση πραγματοποιεῖται τῃ εὐγενεῖ χορηγία τοῦ κ. Λούη Λοΐζου, Προέδρου τῆς Κοινότητος Ἁγίων Δώδεκα Ἀποστόλων, Brookman's Park, Herts.